# हिन्दी नाटक

डॉ० बच्चन सिंह



प्रथम संस्करण : १९५८ ईसवी

चार रुपया

श्रद्भेय श्राचार्य नन्ददुलारे बाजपेयी

को

सामह ऋौर सादर

प्रथम संस्करण : १९५८ ईसवी

चार रुपया

सुद्रक : हिन्दी साहित्य मेंस, इलाहाबाद

श्रद्धेय श्राचार्य नन्ददुलारे बाजपेयी को सामह श्रीर सादर

#### वक्तव्य

प्रस्तुत पुस्तक में हिन्दी-नाटक के अन्तरंग का विवेचन-विश्लेषण लेखक का प्रमुख उद्देश्य रहा है। ऐसा करने मे उसके बहिरंग को छोड़ा नहीं जा सका है क्योंकि दोनों में कोई मौलिक पार्थक्य नहीं है। अन्तरंग के इस विवेचन में एक-एक नाटक को अलग-अलग न लेकर एक प्रकार के नाटकों को समवेत रूप में लिया गया है। इससे लाभ यह हुआ है कि प्रवृत्तियों को तुलनात्मक छानबीन और एक ही तरह की टेकनीक की तुलनात्मक विवेचना की जा सकी है और लेखक नाटकों की लंबी तालिका तैयार करने तथा उनके स्थूल वर्गीकरण से बँच गया है।

्टेकनीक की विवेचना के संबंध में हिन्दी नाट्यालोचन पर प्रसाद के नाटकों के शास्त्रीय अध्ययन का सुरा प्रभाव पड़ा। प्रसाद के नाटकों में तो धूम फिर कर वही अर्थप्रकृतियाँ, कार्यावस्थाएँ और पंच संधियाँ दिखायी पड़ने लगीं। कुछ लोग अन्य नाटकों में भी हनकी तलाश में दौड़ पड़े। इसके परिणाम स्वरूप नाट्यालोचन एक पूर्व निर्देश्ट घेरे में ही चक्कर लगाने लगा। अनुकरण सर्वदा सुरा होता है। इस घेरे में तो संस्कृत के अष्ट नाटक भी नहीं वंध सके हैं फिर हिंदी-नाटकों को उसमें क्यों बंद किया जाय? अतः मैंने अलग पद्यति अपनायी है और प्रसाद की टेकनीक की परख भी उसी के आधार पर की है।

लेकिन यहाँ पर यह कहना सचाई को स्वीकार करना है कि इस पुस्तक के लिखा लेने का सारा श्रेय माई नर्मदेश्वर चतुर्वेदी को है। नर्मदेश्वर जी इस पुस्तक के स्त्रादि, मध्य स्त्रौर स्रंत तीनो में स्नन्तर्भर्ती प्रेरणा-स्रोत के रूप में विद्यमान हैं। शास्त्रीय शब्दावली में वे स्त्रधार कहे जा सकते हैं, यद्यपि श्राज के नाटकों में घथार नहीं होते। ऐसे व्यक्ति के प्रति इतज्ञता न ज्ञापित करना श्रन्याय है। किन्तु श्रपने निकटवर्ती बंधु के प्रति उसे प्रकाशित करना भी कहाँ का न्याय है!

हिन्दी-विभाग, काशी हिन्दू विश्वविद्यालय, वाराणसी

---लेखक

## विषय-सूची

| ₹, :         | हिंदी नाटकों के उद्भव के पूर्व-            |                  |                          |
|--------------|--------------------------------------------|------------------|--------------------------|
|              | संस्कृत नाटकों की परम्परा; लोक ना          | टक; न्यव         | <b>जा</b> यी             |
|              | नाट क संडलियाँ; हिंदी नाटकों का प्रा       | रंभ              | ६ २२                     |
| ₹.           | भारतेन्द्र हरिश्चन्द्र                     |                  | <b>૨</b> ३३५             |
| ą, ·         | भारतेन्दु-युग : नाटक की विविध दि           | शाएँ—            |                          |
|              | रोमांटिक नाटक; ऐतिहासिक रोम                |                  | सनः;                     |
|              | सामाजिक नाटक; पौराणिक नाटक                 |                  | ३६५३                     |
| Υ            | प्रसादः नाटक की नयी दिशा—                  |                  |                          |
|              | वस्तु-योजनाः; चरित्र चित्रणः; महस्व        | वाकां <b>च</b> ी | प <b>ा</b> त्र;          |
|              | श्रजातशत्रु; विरद्धक; भटार्क; छल           | ना, शत्ति        | न्मति                    |
|              | सुरमा स्रनंतदेवी स्त्रीर विजया; मातृर      |                  |                          |
|              | पात्र स्कन्दगुप्तः, चार्यस्यः, चन्द्रगुप्त | मौर्य; भा        | रतीय                     |
|              | नारीत्व के प्रतिनिधि पात्र; परिस्थि        | ातियों में       | दूरने                    |
|              | श्रीर निर्मित होने वाली नारियाँ—           | कल्याणी;         | भुव-                     |
|              | स्वामिनी; गीतिमय नारीपात्र; कथोप           | कथन; स्य         | गत;                      |
|              | ग्रभिनेयता; प्रसाद की सफलता कहाँ           | 意 \$             | 4xE0                     |
|              | प्रसाद के समसामयिक                         | •••              | ६८१०१                    |
|              | प्रसाद के परवर्ती नाटक                     |                  | १०२-१०३                  |
|              | ऐतिहासिक राष्ट्रीय-स्वतन्त्रता के पूर      |                  | 808-888                  |
|              | ऐतिहासिक-राष्ट्रीय-स्वतन्त्रता के ब        | ाद्'             | ११५१२१                   |
|              | ऐतिहासिक सांस्कृतिक नाटक                   | ***              | १२२१२६                   |
| <b>? o</b> , | ऐतिहासिक सांस्कृतिक                        | •••              | १२७१३१                   |
|              | जीवनी परक ऐतिहासिक नाटक-ए                  | <b>ही</b> म      | १३२१३५                   |
|              | सिने नाटक                                  |                  | १३६१३६                   |
| १₹.          | पौराणिक नाटक                               | •••              | <b>१४०</b> ─ <b>१</b> ४३ |
| <b>۴</b> ٧.  | समस्या नाटक                                |                  | <b>१४४१</b> ५५           |

१५. अन्यापदेशिक नाटक-कामनाः ज्योत्सना १५६-१६४

१६. गीति-नाट्य--तारा; उदयशंकर भट्ट; रजत शिखर श्रौर शिल्पी; **१६५---१**६३ श्रन्धा युग १७, सामाजिक नाटक-सेठ गोविन्द दास; पृथ्वीनाथ शर्मा श्रीर श्रश्क; उदयशंकर भट्ट; श्रन्य नाटककार \*E8---704 परिशिष्ट ? १८. हिन्दी-एकांकी-श्रंग्रेजी एकांकी का श्रारभः हिन्दी एकांकीः भुवनेश्वर प्रसाद; डॉ॰ रामकुमार वर्मा; सेठ गोविंददास; उदय-शंकर मद्दः उपेन्द्रनाथ अश्कः अन्य एकांकीकारः एकांकी का रचना-विधान; एकांकी श्रौर कहानी; तत्त्वः कार्यावस्थाः श्रान्वितत्रयीः एकांकी का वर्गीकरण---२०६----१२२ परिशिष्ट २ १६. रेडियो नाटक (ध्वनि एकांकी)-रेडियो नाटक ग्रीर एकांकी; शिल्प-वैशिष्ट्य; प्रकार; हिन्दी के रेडियो नाटक 399---परिशिष्ट र २० रंगमंच 730---738 परिशिष्ट ४ २१. नाटक का सिद्धान्त पच-नाटक रचना के सिद्धान्त; वस्तु; कार्यावस्था; अर्थ-प्रकृति; अभिनय और संवाद की हिंद्र से; अन्विति-त्रयी: नेता-चरित्र-चित्रण: रस तत्त्व श्रीर विरेचन

रेंब्र -- २४६

का सिद्धान्त-

### हिंदी नाटकों के उद्दभव के पूर्व

संस्फृत-नाटकों की परंपरा

हिंदी के उपन्यास, कहानी तथा निगंध संस्कृत-साहित्य की क्रमागत परपरा से बहुत कम प्राप्त कर सके हैं। िकंतु काइय ख्रीर नाटक सीधे उसके विकास-कम में पड़ते हैं। भारतेन्द्र तथा उनका मड़ल सस्कृत की नाट्य प्रणाली से बहुत कुछ प्रभावित रहा; संस्कृत नाटकों के काव्यात्मक वातावरण, कमानियत तथा टेकनीक की छाप प्रसाद के नाटकों पर स्पष्ट देखी जा सकती है। प्रसाद के परनतीं नाटककारों की कृतियाँ भी किन्हीं श्रंशों में सस्कृत-नाटकों से श्रनुपाणित हैं। ऐसी स्थिति में सस्कृत-नाटकों का संद्यित विश्लेष्य केवल शृंखला की किड़याँ मिलाने का ख्रीपचारिक कार्य नहीं माना जा सकता बल्कि समप्र नाट्य साहित्य के नैरन्तर्य तथा नवीन परिवर्तनों को समक्तने-समकाने में विशेष उपयोगी सिद्ध हो सकता है।

संस्कृत नाटकों की उत्पत्ति के सम्बन्ध में अनुमान श्रीर कल्पना के श्राधार पर ही कुछ कहा जा सकता है। नाट्यशास्त्र में उल्लिखित देवी उत्पत्ति तर्क से पुष्ट न होने के कारण मान्य नहीं हो सकती। लेकिन 'न वेद व्यवहारोंयं संश्राव्यः शूद्रजातिष्ठ । तस्यात्स्र नापरं वेदं पद्धमं सार्यवर्षिकम्' से यह ध्वनि श्रवश्य निकलती है कि नाटक ग्रात्यन्त लोक-प्रिय साहित्य था। सभी वर्णों के स्त्री-पुष्प समान रूप से इसका रसास्वादन कर सकते थे। श्रुग्वेद में पाए जाने वाले स्त्रों (जो संख्या में लगभग पंद्रह हैं ) के संवाद-तत्त्व से नाटक की उत्पत्ति का सम्बन्ध जोड़ लेना कम भ्रमपूर्ण नहीं है। मैक्समूलर श्रीर

लेवी ने इन्हें यज्ञ के समय गाए जाने वाले सूक्त कहा है। कितु दासगुता और डे के मतानुसार यशों से इनका कोई सम्बन्ध नहीं है। यम-यमी, इन्द्र-इंद्राणी आदि के संवाद परंपरानुकूल धार्मिक गीत भी नहीं कहे जा सकते। इनके विषय पौराणिक और निजंधरी कथाएँ हैं। ऋगवेद के मंत्रों को, धार्मिक गीतों और मृत्यों से संबद्ध कर, नाटकों के मूल में स्वीकार कर लेना तक-संगत नहीं है। ऋगवेद मं सभी कुछ उत्सवां और धार्मिक संस्कारों से संबद्ध नहीं माना जा सकता। किर, ऋगवेद के मंत्र पाठ्य हैं, गेय नहीं।

नाटकों की दैनी उत्पक्ति सम्बन्धी धारणा की प्रतिक्रिया के फर्क्ष-स्वरूप लौकिक उत्पक्ति का तिद्धान्त सामने श्राया। पिशेल ने पुत्तिका श्रीर छायानाटक की संस्कृत नाटक का पूर्व रूप निश्चित किया, किन्न दासगुप्ता श्रीर डे ने दोनों को नाटक का परवर्ती रूप मानफर पिशेल की मान्यता की स्वीकार नहीं किया है। महाभारत में पुत्त-लिका का जो निर्देश मिलता है उसकी तिथि के सम्बन्ध में कुछ कहा नहीं जा सकता। छाया-नाटक के ठीक-ठीक श्रथे के सम्बन्ध में विद्यानों में मतभेद है। पातंजल महाभाष्य में भी इसका श्रर्थ रपष्ट नहीं हो पाया है। संस्कृत रूपकों के श्रनेक भेदों में इसका उल्लेख न होना इसको श्रीर भी संदिग्ध बना देता है।

यद्यपि उपलब्ध तथ्यों के श्राधार पर संस्कृत नाटकों की उत्पत्ति के सम्बन्ध में हम कियी निर्णय पर नहीं पहुँच सकते फिर भी हसमें कोई संदेह नहीं कि संस्कृत नाटक धर्म तथा उसके विभिन्न संप्रदायों से बराबर प्रेरणा ग्रहण करते रहे हैं। राम कृष्ण के कथा स्रोतो रो नाटकीय विपय-पस्तु का ग्रहण किया जाना, श्राभिनयके पूर्व कुछ धार्मिक कर्यों का होना, भरत के नाट्यशस्त्र का शिव का तांद्रथ श्रीर लास्य द्वत्य का पुरस्कर्ता स्वीकार करना, नाटक के प्रारंभ में नांदी का प्रवेश श्रादि नाटकों को धार्मिक प्रभावों से बहुत कुछ संबद्ध कर देते हैं। जैन श्रीर बोद्ध धर्मों के नाटक सम्बन्ध दृष्टिकोशा

के श्राधार पर भी हम उर्गा निष्केष पर पहुँचते हैं। रामायण्-महा-भारत के पाठों के सम्बन्ध में संदेह होने के कारण उनके श्राभिनेता श्रीर श्राभिनेयता सम्बन्धी सदभों की प्रमाणिक नहीं माना जा सकता। फिर भी नाटक पर इनके गहरे प्रभाव को श्रस्वीकार नहीं किया जा सकता।

श्रतुमान श्रीर कल्पना को छोड़ देने पर संस्कृत नाटकों की उत्पत्ति के सम्बन्ध में कुछ, निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता, किंतु इतना तो निधिवदि है कि किंदिता की श्रपेचा नाट्कला का विकास कुछ पहले हो चुका था। इसके प्रमाण-स्वरूप संस्कृत के काव्य-शास्त्र के श्राचार्यों के उस कथन को उद्धृत किया जा सकता है, जिसमें उन लोगों ने रस-सिद्धान्त को नाट्शास्त्र से ग्रह्ण करने की बात न्वीकार की है।

संस्कृत नाटकों में प्रयुक्त यवनिका शब्द के सहारे बेयर श्रीर कीथ श्रादि विद्वानों ने उन पर यवनानी प्रभाव देखने का जो प्रयास किया है वह श्राधुनिक खोजों के श्राधार पर मूलतः भ्रामक सिद्ध किया जा खुका है। यवनानी नाटकों में यवनिका का न तो कहीं प्रयोग मिलता है श्रीर न तो भारतीय नाटकों का पर्दा ही यूनान का बना हुआ होता था। भारतीय विट श्रीर यवनानी 'पैरासाइट' की संस्कृति में कोई मेल नहीं है। यवनानी नाटकों के किसी पात्र से श्राकार की समानता नहीं की जा सकती। संस्कृत नाटकों में यह खल पात्र के रूप में प्रयुक्त हुआ है। टेकनोंक श्रीर प्रवृक्तियों को दृष्टि से भी इन दोनों देशों के नाटकों में कोई समानता नहीं है। यवनानी नाटकों के समय श्रीर स्थान की श्रान्वित्याँ संस्कृत नाटकों में प्रायः नहीं पाई जातीं। दोनों के रंगमंचों में कोई उल्लेखनीय साम्य नहीं है। श्राधिकांश संस्कृति नाटक रोमेंटिक हैं तो यवनानी नाटक क्रांसिकल ।

संस्कृत साहित्य के अति दीर्घ और व्यापक नाटकीय परंपरा पर

किसी विदेशी नाटकीय परिपाटी का प्रभाव हृहना अपूर्वप्रहपूर्ण, निलिप्त और स्वस्थ द्राष्टिकोण का परिचायक नहीं है। संस्कृत नाटकों की यह परंपरा अश्वघोप (ईसा की प्रथम सदी) से आरंभ होकर बीसवीं शताब्दी तक कभी त्वरित तो कभी मंधरगति से गत्यात्मक रही है। ऋश्वघोष के ताङ्गपत्र पर लिखित कुछ नाटक मध्य एशिया में मिले हैं। इससे पता लगता है कि इस समय तक संस्कृत नाटक पूर्ण रूप से विकसित हो चुके थे। संस्कृत नाटक की जिस परंपरा का पता अश्वघोप के नाटको में दिखाई पड़ता है उसका चरम विकास कालिदास के नाटकों में हुआ। कालिदास ने स्वयं भास, सोमिल श्रीर कविपुत्र नाटककारों का नामोल्लेख किया है। सोमिल श्रीर कविपुत्र की रचनाएँ ग्राभी तक नहीं प्राप्त हो सकी है किन्तु भास की ग्रनेक रचनात्रो का पता लग चुका है। <sup>9</sup> भास के कुछ नाटकों के कथानक निजंधरी कथाओं से लिए गए हैं श्रीर कुछ रामायण श्रीर महाभारत के आख्यानों पर आधारित हैं। भास के नाटक संस्कृत नाटकों की परंपरा के सर्वथा अनुकूल नहीं पड़ते। संस्कृत नाटकों की कान्यात्मकता, रूमानियत श्रीर श्रलंकृति पर भास ने उतना ध्यान नहीं दिया है। किन्तु ये नाटक किया-िचपता, उक्षामन रहित सरका चरित्र श्रीर सरल रूप-विन्यास के कारण केरल में काफी प्रसिद्ध रहे हैं।

श्राधिनिक श्रालोचकों की दृष्टि में कालिदास कि पहले हैं श्रीर नाटककार बाद में । किंतु सच पूछिए तो नाटककार कालिदास का महत्त्व कि कालिदास से कम नहीं श्राँका जा सकता । 'श्रिमिशान शाकुंतल' उनकी प्रतिमा का उत्कृष्टतम विकास है । इस नाटक में उनके कि श्रीर नाटककार का श्रद्भुत मिश्रण दिखायी पड़ता है ।

१ मास के १३ नाटकों का संपादन और प्रकाशन त्रिवंडरम से गणपित शास्त्री ने किया है।

उनकी कान्य-प्रतिभा उनके नाटकों को मुटिपूर्य न बनाकर नाटकीय चिरित्रों और कियाओं को कान्नात्मक सवेगों से समन्वित करती है। कान्यात्मकता के कारण उनके नाटकों के सतुलन और नियंत्रण में कोई विचेप नहीं आ पाया है। किन्न उनके नाटकीय बस्तु-विन्यास, रंगीन घटनाओं और स्क्ष्म मानवीय चिरतों की अपेद्धा कान्यानुर्मात की गहरी मर्म-स्पर्शता कहीं अधिक प्रभावीत्पादक है। उन्होंने भाष्ठकता को प्रथय दिया है किन्न उनके ऊपर यह स्वयं हाबी नहीं है। रोमांस उनके नाटकों का प्राणतत्त्व है किन्न उसका संनुलन कहीं विखरा नहीं है।

कालिदास के परवर्ती काल (श्र्वक से भवभूति तक) में अनेक प्रकार के रोचक और उत्कृष्ट नाटको की सृष्टि हुई। श्र्वक का मृच्छुकटिक संस्कृत नाटको में अप्रतिम है। मृच्छुकटिक उन थोड़े सस्कृत नाटकों में है जिनमें संस्कृत की शास्त्रीय परिपाटी का आर्तक्रमण कर अधिक व्यापक और गहरे जीवन की खोज की गई है। वस्तु-विन्यास की स्वाभाविक गतिशीलता, वैदग्धपूर्ण कथोपकथन, सामान्य जीवन के विविध चरित्र इस नाटक को आधुनिकों की रुचि के अनुरूप बना देते हैं। 'प्रियद्शिका', 'नागानन्द' और 'रत्नावली' के रचियता हुप मुख्य रूप से अलंक्रित-प्रिय रचनाकार हैं। किन्तु इनकी अलंकरण-प्रयता में एक प्रकार की रोचकता दिखायी पड़ती है, वे अपने समय के विख्यात् नाटककारों में है, लेकिन ख्याति के मूल में इनकी प्रतिभा का उतना योग नहीं है जितना इनकी चेतनता (cousciousness) का।

नवीन दृष्टि से विचार करने पर संस्कृत नाटको की लंबी स्ची में विशाखदत्त के 'मुद्राराच्चम' का स्थान ऋदितीय दिखाई पड़ता है। कथानक, विषय-प्रतिपादन तथा शैली की दृष्टि से संस्कृत के अन्य नाटकों के वर्ग से इसका कोई साम्य नहीं है। हृद्य की कोमलता, रोमांस, धार्मिक प्रतिबन्धों के प्रति ऋदर की मावना ऋदि के लिए इसमें कोई स्थान नहीं है। राजनीति के चेत्र में जिस हृदयहीनता, कटोरता का परिचय मिलता है, 'मुद्राराच्चस' उसका जीवंत उदाहरण है। संस्कृत नाटकों में यथार्थवादी हिष्टकोण उपस्थित करने वाला यह ऋत्यन्त उचकोटि का नाटक है। वस्तु-संघटन, चरित्र-चित्रण और किया-व्यापार की हिष्ट से मी यह संस्कृत के ऋन्य नाटकों को काकी पीछे छोड़ देता है। मह नारायण के 'वेणी संहार' का छाधा नाटकीय है तो छाधा काव्यात्मक। किंतु मह नारायण न तो उचकोटि की काव्य-प्रतिमा का परिचय दे सके हैं और न शेष्ठ नाटकीय कीशल का। भवस्ति को भारतीय छाचायों ने कालिदास के छनन्तर दूसरा स्थान दिया है। भवस्ति मानवीय सवेदनाधों के छद्भत पारखी थे। कालिदास के अनन्तर उनकी स्थापना का मुख्य कारण उनकी काव्य-सपदा है, नाटकीय कौशल नहीं।

मह नारायण श्रीर मनभूति में जिस हासोन्मुखता के बीज मिलते हैं, उनका विकास सन् ईस्वी की दसवीं शताब्दी के पश्चात् जिये गए सस्कृत नाटकों में साफ परिजिक्ति होता है। परिमाण की हिए से नाटकों की रचना जितनी श्रिष्ठिम संख्या में हुई गुण की हिए से शेट्ड नाटकों की रचना जितनी श्रिष्ठम संख्या में हुई गुण की हिए से शेट्ड नाटकों की रचना जितनी ही कम दिखाई पहनी हैं। इस शासियों में लिखे गए श्रिषकांश नाटक शास्त्रीय श्रानुवधों से विजिह्नत पूर्व नाट्यकृतियों की विक्तत श्रानुकृतियों मात्र हैं। इस हासोन्मुखी काल के प्रतिनिध नाटककारों में सुरारि, राजशेखर, जयदेव श्रीर चेमीश्वर का नाम लिथा जाता है। मुरारि के 'श्रमधराघन' का महत्व केवल किवता की हिट से शाँका जाता है। इसके किवरन में भी प्रभातकालीन सक्मा नहीं है, श्रस्तोन्मुखी सूर्य की पीत श्रामा है। राज शेखर का महाकाय 'बाल रामायण' किवताशों से भरा पड़ा है। श्राचे कथानक के श्रनगह्पन तथा श्रानुपात के श्रनौचित्य के कारण यह काफी कुख्यात हो खुका है। जयदेव का 'प्रसन्न राघव' (१३वीं श्राचाव्दी ईस्वी) मुरारि के 'श्रनर्घ राघव' की भाँति काव्योपजीवी,

ियान्विति-हीन और शिथिल है। चेमीश्वर का 'चंड कौशिक' श्रनेक कर्या परिस्थितियां की सुब्टि करते हुए भी नाटकीय विशेषताश्रों से रिक्त है। हिन्दी नाटकों को संस्कृत की इसी च्यशील परंपरा की विरासन मिली।

#### लोक नाटक

इघर लोकगीतों के ग्रध्ययन से श्रनप्राणित होकर श्रम्वेषकों ने हिन्दी-नाटकों के मूल लात को लोकनाटको में खोजने का प्रयाम किया है। इस संबंध में डा॰ दशरथ श्रोमा ने लोक-नाटक के बिखरे हए सूत्रों को जोड़ने का उपकम किया है, किंद्र उनके सभी निष्कर्ष प्रायः श्रात्मानश्रित हैं। स्वाँग-नाटक की परंपरा का सन्नेप में उल्लेख करते हुए वे यह नहीं बता सके हैं कि हिन्दी-नाटकों से इसका क्या सबंध है ? नाट्य रासक, रासक श्रीर रास का कोई तर्क पूर्ण सबंध नहीं जुड़ पाता। सैस्क्रप के रूपकों में सहक ऋोर रासक को डा० हजारी प्रसाद दिवेदी ने लोक-गाटकों से एहीत माना है। प्रमाणी के श्रभाव में इमे श्रांतिम रूप से स्वीकार करना कठिन है। संस्कृत वे नाट्य रायको ग्रीर ग्रापभंश के रासक-ग्रंथों में कोई उल्लेखनीय साम्य नहीं है। अपभ्रंश के रासकों को हिन्दी का आदि नाटक साहित्य स्वीकार करते हुए श्रोमा जी हिन्दी-नाटको का उत्पत्ति-काल वि० की १३वीं शताब्दी निश्चित करते हैं। 'संदेश-रासक' की केन्द्र मानकर श्रोक्ता जी ने रासकों को दृश्य-काव्य मानने का जो श्राग्रह किया है वह तर्क-संगत नहीं प्रतीत होता । श्रब्दुल रहमान के कथन के आधार पर बहुरूपिए कथोपकथन के रूप में रासको को

१ 'लोक में इस मनोरंजक विनोदी की देखकर संस्कृत के नाटय-शाक्षियों ने इन्हें ( सहक एवं रासक ) रूपकी में स्थान दिया था।'

<sup>—</sup>हिन्दी साहित्य का ग्रादिकाल, पुष्ठ १६-१०१

प्रदर्शित करते थे। लेकिन बहुरूपियों से इसका संबंध मात्र इसे नाट-कीय गुर्गों से पूर्ण नहीं बनाता। डा॰ द्विवेदी ने रासकों को भेय काव्य माना है श्रीर संदेशरासक को एक उत्कृष्ट विरद्द-काव्य स्वीकार किया है। सच पूछिए तो संदेश रासक विषय तथा शैली दोनों हिष्टयों से दूत काव्य की परंपरा के श्राधिक मेला में दिखाई पड़ता है।

धार्मिक आन्दोलनों से रासलीला और रामलीला के रूप में लोक-रगमच की जो स्थापना हुई उसकी परंपरा आज भी चल रही है। इसका आविर्माव कब हुआ ठीक-ठीक नहीं कहा जा सकता। इसे गीत-नाट्य का पूर्व रूप भी कहा जा सकता है। लेकिन लीला- मंचो का प्रभाव हिन्दी रंगमंच पर नहीं पड़ा और न तो भक्ति भावना से ओत-प्रोत संवादों से ही हिन्दी नाटको ने कुछ प्रहण किया।

'नीटंकी' उत्तर-भारत का ऋत्यन्त लोकप्रिय नाट्य है। डा॰ बाबूराम सक्सेना ने इसे उर्दू की किवता और लोक गीत से उद्भूत बतलाया है। ११ वीं १२ वीं शताब्दी में 'हीर राँका' की कथा को नीटंकी का रूप दिया गया, ऐसा कहा जाता है; किंद्ध इसके समर्थन में कोई प्रमाण नहीं उपलब्ध है। १८ वीं शताब्दी तक नौटंकी समस्त उत्तर भारत में ज्याप्त हो खुकी थी। नौटंकी में नगाड़े की ध्वनि पर खेल नियंत्रित किया जाता है। यह रात्रि में काफी देर से आरंभ होकर प्रातःकाल तक चलती रहती है।

रासलीला श्रीर रामलीला शुद्ध धार्मिक कथानकों को लेकर चलती हैं। इनके मूल में भक्ति-भावना का गहरा पुट है। लेकिन स्वॉग श्रीर नौटंकी में इहलीकिक प्रवृत्तियाँ इस सीमा तक बढ़ती गई हैं कि इनसे लौकिक रुचि श्रत्यधिक विकृत श्रीर फूहड़ हो गई। यद्यपि उपलब्ध सामग्री की कमी के कारण से स्वाँग श्रीर नौटंकी के विकास-कम की कोई रूप-रेखा नहीं खींची जा सकती फिर भी यह नहीं कहा जा सकता है कि फूहड़पन की विकृतियाँ इनमें पहले से ही विद्यमान थीं। कबीर की नानियों श्रीर संत तुकाराम के श्रमंगों के आधार पर इनके फूइइपन को नहीं सिद्ध किया जा सकता, क्योंकि इन संतो का वैराग्यमूलक दृष्टिकोण इस तरह के मनोरंजक कार्यों के प्रतिकृत पड़ता था। पंजाब में प्रचित्तत संगीत या नौटंकी के कथानक जो गोपीचंद, पूरनमक्त और हकीकतराय के लोकांप्रय जीवन में प्रह्मा किए गए थे, इस बात को प्रमाणित करते हैं कि नौटंकिया द्वारा सर्वदा कुरुचिपूर्ण वातावरण की ही स्रष्टिट नहीं होती थी। रीतिकालीन शृङ्गार की अतिशयता और सामंतीय जीवन की विलासिता से जन-जीवन का असंपृक्त रह जाना संभव नहीं था। धीरे-धीरे इनकी मड़िलयों में भी विकृतियाँ आयीं क्योंकि उनकी पेशेवर मनोगृत्ति के लिए जनता का सरता मनोरंजन करना अनिवार्य हो गया था।

श्रव प्रश्न यह उठता है कि इन लोक-नाटकों का प्रभाव हिन्दी-नाटकों पर क्या पड़ा ? वस्तुतः लोक नाटकों से हिन्दी-नाटकों को छीचे प्रभावित नहीं कहा जा सकता। इन लोक नाटकों श्रीर हिन्दी-नाटकों के बीच पारसी थियेटर कपनियों का समय श्राता है। पारसी कंपनियों पर लोक-नाटकों के कुरुचिपूर्ण वातावरण का प्रभाव श्रवश्य पड़ा श्रीर इन कंपनियों का जो कुछ थोड़ा बहुत प्रभाव हिन्दी-नाटकों पर पड़ा उसके सम्बन्ध में कोंई विवाद नहीं रह गया है।

श्राज के हिन्दी-नाटकों को इन लोक नाटकों से क्या ग्रहण करना चाहिए ? इस प्रश्न पर यहाँ विचार कर लेना श्रप्रासंगिक नहीं है। जहाँ तक विषय-यस्तु का सम्बन्ध है श्राज का नाटक लोक नाटकों से कुछ विशेष उपलब्ध नहीं कर सकता। उनकी पद्यबद्ध संवाद-शैली के सबंध में श्राज का वस्तुवादी युग विचार करना भी पसंद नहीं करेगा। हाँ, इन लोक-नाटकों के रगमंच से बहुत कुछ प्रेरणा ग्रहण की जा सकती है।

व्यवसायी नाटक मंडलियाँ

श्रठारहवीं शताब्दी के उत्तरार्ध में पारसी िषयेटरों की खूब धूम रही। इनकी स्थापना का मूल उद्देश्य धन उपार्जित करना था। श्रंग्रोजों की व्यावसायिक हिन्द से प्रेरणा प्राप्त कर बम्बई के पारसी पूंजीपितयों ने धनार्जन का नवीन ढंग निकाला। सन् १८७० के लगभग 'शॉरिजनल थिएद्रिकल कम्मनी' खोली गई। इस कम्मनी के खोलने का श्रंग सेठ पेस्टन जी फ्रेम जी को है। सन् १८७० में खुग्शेद जी बल्लीवाला ने 'वित्रटोरिया थिएद्रिकल कम्मनी' स्थापित की। पहली गम्मनी का कार्य-चेत्र बम्बई था और दूसरीका दिल्ली। कावस जी की 'श्रक्त ड थिएद्रिकल कम्मनी' भी १८७० में ही खुली। इसके बाद तो पारसी थिएद्रिकल कम्मनी' भी १८७० में ही खुली। इसके बाद तो पारसी थिएद्रिकल कम्मनियों की बाद श्रा गई।

यद्यपि नीटंकियों की चटक-मटक श्रीर गानों की बहार पासी थिएटर में श्रीमनीत होने वाले नाटकों में भी पाई जाती हैं फिर भी कला की हिंग्ट से उनसे ये कई कदम श्रागं हैं। श्रीतमानवीय हर्शों को दिखलाने के लिए इन कम्पनियों ने शेक्पीरीयन रंगमंच से श्राय- रयक उपादान ग्रहण किए। इसका परिणाग यह हुश्रा कि हिन्दी को एक रंगमंच प्राप्त हो गया।

जहाँ एक श्रोर इन कम्पनियों ने हिन्दी-रंगमंच को एक रूप
प्रदान किया वहाँ सांस्कृतिक दृष्टि से जनता को पीछे ठेलने का प्रयास
भी किया। इनके शुद्ध व्यावसायिक दृष्टिकीय से इसके श्रांतरिक्त
श्रीर क्या ग्राशा की जा सकती थी? इन कम्पनियों के लिए लिखे
गए श्रिष्कांश नाटकों के कथानक पौराणिक ही हैं किंद्र जनता को
'चौकाने' की मनोवृति के कारण उन्हें विकृत करने में कोई कसर
नहीं की गई है। धर्म के नाम पर, पौराणिक महापुरुषों की गाथाश्रों
के नाम पर, देश की धर्म-प्राण किंद्र निर्धन जनता को दीर्धकाल
सं चूसा जाता रहा है किंद्र पारसी कम्पनियों की व्यावसायरिमका बुद्धि
ने जो नया हथकंडा निकाला वह काफी सफल सिद्ध हुआ।

इन व्यावसायिक कम्पनियों की देन के सम्बन्ध में विचार करते समय कहा जाता है कि राधेश्याम कथाबाचक, आगाहश्र कश्मीरी, नारायण प्रसाद बेताय, जौहर आदि ऐसे नाटककारों को पैदा करने का श्रेय इन कम्पनियों को ही है। हिन्दों को एक रंगमंच देने के लिये भी इनके प्रति कृतज्ञता प्रकट की जाती है। कितु मेरी हिंड्ट में इन कम्पनियों का कोई विशेष धनात्मक मूल्य न आँक कर इनके निषेधा-तमक मूल्यों पर विचार करना अधिक संगत है। इन कम्पनियों की शोपणात्मक और हासोन्मुखी प्रवृत्ति बहुत दिनों तक छिपी न रह सकी। हिन्दी-नाटकों के उदय के अनेक कारणों में पारसी कम्पनियों के प्रति गहरी प्रतिक्रिया को एक प्रमुख कारण मानना होगा। यह इनके महत्वपूर्ण निषेधात्मक मूल्य का धोतक है।

सस्क्रत की जिस हासोन्मुखी परंपरा का उल्लेख पीछे किया गया

रै उस के मेल में प्राण्चन्द चीहान के 'रामायण महानाटक' (स०
१६६७) बनारसीदास के 'समय सार' (सं० १६६३) रघराज नागर के
'रामासार' (सं० १७५७) श्रीर लिछराम के 'कच्णाभरण' (सं० १७७२)
को रखा जायगा। नाटकीय गुणों से रिक्त इन छंदोबद्ध प्रन्यों को
नाटक की श्रेणों में नहां रखा जा सकता। काव्य की दृष्टि से भी
इनका कोई विशेष मूल्य नहीं है। श्रनेक श्रुटियों के बावजूद भी
रीवाँ नरेश विश्वनाथ सिंह (सं० १८४६ —१६११) के 'श्रानन्दरघुनन्दन को हिन्दी का प्रथम मौलिक नाटक मान सेने में कोई
श्रापत्ति नहीं है। भारतेंदु हरिश्चन्द्र के पिता गोपालचन्द्र का 'नहुष'
(सन् १८४१) 'श्रानन्द रघुनन्दन' की भाँति व्रजभाषा में लिखा हुश्रा
है। खड़ी बोली में नाटक लिखने का स्त्रपत्त हरिश्चन्द्र ने ही किया।
श्रातः श्राज के हिन्दी नाटकों के जन्मदाता हरिचन्द्र ही ठहराए जायेंगे।
भारतेंदु का जन्म (१८५० ई०) जिस राजनीतिक, सांस्कृतिक श्रीर

खाहित्यिक उथल-पुथल के समय हुआ वह इतिहास में चिरस्मरणीय

रहेगा। उन्नीसवीं शताब्दी संसार के इतिहास की एक जबरदस्त मोइ देने वाली शताब्दी है। यूरप के वैद्यानिक आविष्कारों और औद्योगिक क्रांतियों के प्रभाव ने हमारा देश अछूता नहीं बचा। अंग्रेजों के संपर्क में आने पर हमारे देश को भी इन नए शान-विद्यानों का परिचय मिला और इसके फलस्वरूप जीवन के प्रति उसे एक नया हाँग्टिकोण प्राप्त हुआ।

श्रंग्रेज़ों ने श्रपने साम्राज्यवाद की जड़े मजबूत बनाने के लिए देशी उद्योग-धंधों, श्राचार विचारों, संस्कृति-शिन्ता श्रादि पर जो सांघातिक प्रहार किए उनसे श्रनजान में इस देश का काफी हिस हुआ। प्राचीन जर्जर रुद्धियों से चिपटे हुए भारतवासियों को नए उंग से सोचने के लिए बाध्य होना पड़ा।

श्रंग्रेज़ी साम्राज्यवाद को श्रौर भी श्रिषिक हद् बनाने के संकल्प ने देश में श्रंग्रेज़ी शिन्ता का जो स्त्रपात किया उसरे हमारे देश में पढ़े-लिखे व्यक्तियों का एक नया मध्य वर्ग पैदा हुश्रा। देश में नर्ध् राष्ट्रीय चेतना उत्पन्न करने का श्रेय इसी वर्ग को है। परंपरामुक्त-लिंद्गों के दलदल में फॅसे हुए देशवासियों को दिशा-निर्देशन का जो क्रांतिकारी 'रोल' इस वर्ग ने श्रदा किया उसे भुलाया नधीं जा एकता। भारतेंद्र-मंडल के श्रिषकांश व्यक्ति इसी वर्ग के थे।

इस पढ़े-लिखे वर्ग में कुछ ऐसे लोग भी थे जो पाश्चात्य संस्कृति के सामने भारतीय संस्कृति को अत्यन्त हीन हिन्द से देखने के अभ्यासी हो गए थे। दूसरी आरे भारतीय संस्कृति की रूढ़ियों का दामन पकड़ने वाले ऐसे लोग भी थे जो नवीन विचारों के लिए अपने घर का कपाट बंद कर चुके थे। दोनों वर्ग आति के दो छोरों पर थे। यदि पहला ईसाइयत का मंडा उड़ानेवाला, हिन्दू धर्म का नदक और पाश्चात्य संस्कृति का दास था तो दूसरा अपनी संस्कृति के बाहर सब कुछ 'अछूत' समक्त रहा था। राजा राममोहन राय तथा उनके मित्रों ने एक समन्वय स्थापित किया और इसके फलस्बरूप कलकत्ते में 'ब्रह्मसमाज' नामक उंस्था की नींव डाली। इस संस्कृतिक पुनर्जागरण में श्रार्थ समाज, थियोसिकल सोसाइटी श्रीर रामकृष्ण मिशन का भी श्रायन्त महत्वपूर्ण योग रहा है। देश में वैचारिक क्रांति का बहुत कुछ दायित्व इन संस्थाश्रो तथा उनके पुरस्कर्ताश्रों को ही है। रीतिकाल की जो काव्य परपरा उन्हें विरासत के रूप में मिली थी, उससे सर्वथा मुक्त होना किसी भी दृष्टि से संभव न था। नाटक के चित्र में भारतेंदु हरिश्चन्द्र को हिन्दी की कोई उल्लेखनीय परंपरा नहीं मिली। कई दृष्टियों से इसे सीमाग्य ही माना जाना चाहिए। यिदि भारतेंद्र को ब्रज्ञमापा काव्य-परंपरा की तरह ब्रज्ञमापा की कोई नाट्य-परंपरा मिली होती तो कदाचित् उनके समय से नए दंग के नाटकों का (वह भी खड़ी बोली में लिखे गए नाटकों का ) पादुर्भाव न हो पाता। उन्होंने श्रंग्रंजी श्रीर बंगला की नवीनताश्रों से प्रेरणा श्रहण कर हिन्दी में भी नए दंग के नाटक लिखने का उगक्रम किया )

जिस समय भारतीय समाज राजनीतिक-सांस्कृतिक श्रीर समाजिक परिवर्तनों के मोड़ से गुजर रहा था उस समय भारतेंद्व हरिश्चद्र
ने उसकी ऊर्थोन्मुखी शक्ति को पहचाना श्रीर उसे विकासमान बनाने
में श्रापनी सारी शक्ति लगा दी। रिंद्यों को प्रवल करका देकर
युगानुकृल मानों की जो श्रच्क परख उनको प्राप्त थी उसकी श्रामिव्यक्ति उनके नाटकों में सर्वत्र दिखाई पड़ती है। पारसी थियेटर की
हासोन्मुख कुत्सित प्रवृत्तियों के विरोध में भारतेंद्व ने नए नाटकों की
स्टिंट तथा नवीन रंगमंच की स्थापना की। भारतेंद्व की प्रतिमा
उस समय श्रीर भी श्रेष्ठतर श्रीर स्थापना की। भारतेंद्व की प्रतिमा
उस समय श्रीर भी श्रेष्ठतर श्रीर स्थापना की। भारतेंद्व की प्रतिमा
उस समय श्रीर भी श्रेष्ठतर श्रीर स्थापना की। भारतेंद्व की गतिमा
उस समय श्रीर भी श्रेष्ठतर श्रीर स्थापना की। भारतेंद्व की जीवन के उत्तरार्थ
में पैदा हुई, पल्लवित श्रीर पुष्पित तो ने श्रीर भी बाद में हुई।

भारतेंद्र ने इस बात को अब्छी तरह उमक लिया था कि सामा-

जिक वास्तविकता की सबसे यथार्थ ग्राभिव्यक्ति नाटकों में ही हो सकती है। ऐसी रियति में छन्शेवस नाटकों की श्रानुपसकता को ध्यान में रखते हुए उन्होने गय का प्रवर्तन किया। स्नाचार्य रामचंद्र शुक्ल ने इस पर आश्चर्य प्रकट करते हुए लिखा है कि-विलक्षण बात यह है कि आधुनिक गद्य साहित्य की परंपरा का प्रवर्त्तन शाटकों से हुआ।' लेकिन सच तो यह है कि विलक्षण बात तब होती जब हिन्दी गद्य परंपरा का प्रवर्त्तन नाटकों से न होता। सरकालीन परिस्थितयों में यही स्वाभाविक था। नाटक भौतिक जगत रो घान हर-तम रूप से संबद्ध है। राष्ट्रीय चेतना की श्राभिष्यक्ति की द्वाष्ट से भी यह सर्वोत्तम रचना-विधान है। दृश्य-काव्य होने के कारण भावीं श्रीर विचारों को सामाजिकों तक प्रेषणीय बनाने का यह श्रत्यधिक समर्थ साधन है। विभिन्न देश-काल के न्यक्तियों तथा परिस्थितियों की अवतारणा जितनी अच्छी तरह नाटक में की जा सकती है साहित्य के किसी अन्य रचना-प्रकार के माध्यम से उतनी अच्छी तरह नहीं की जा सकती। भारतेंद्व इरिश्चन्द्र तथा उनके मंडल के लेखक अपनी समसामयिक सामाजिक, आर्थिक तथा राजनीतिक गति-विधि के प्रति पूर्ण जागरूक थे। इनकी श्रिमिन्यंजना के लिए, नाटक से बहकर श्रीर कीन रचना-प्रकार श्रपनाया जाता ?

### भारतेन्दु हरिश्चन्द्र

भारतेन्द्र के नाटकों का उचित मूल्यांकन करने के लिए उनके युग की संक्रमणात्मक स्थिति की गहराई में पैठना अर्यंत आवश्यक है। हाल में प्रकाशित कतिपय पुस्तकों में भारतेन्द्र के नाटकों पर विचार करते समय या तो भारी भरकम तथा वेडौल सामाजिक पृष्ट-भमि दी गई है था फिर उनके नाटकों का सार देकर कुछ ग्राधकचरे निष्कर्ष निकाले गए हैं। उनके वैचारिक ग्रन्तर्विरोधो का भी समभने का प्रयास प्रायः कम ही हुआ है। उनके अनुदिस नाटकों के संबंध में कुछ चलती हुई बातें कह कर उन्हें छोड़ा नहीं जा सकता ग्रीर न तो उनके मौलिक नाटकों की मौलिकता को विष्कंमक, श्रंकावतार के न रखने में ही सीमित किया जा सकता है। सच तो यह है कि भारतेन्दु के नाटकों के रूप-विन्यास तथा विषय-वस्त दोनों पर संक्रमण-कालीन परिवर्तनशीलता की गहरी छाप है। भारतेन्द्र की देन को उचित महत्व देने के लिए इस परिवर्तनशीलता को उनके नाटको के संबंध में देखना बहुत आवश्यक है। किंतु उनकी ठीक-ठीक परख तभी संभव है जब परिवर्तन शीलता के मरणोन्मुख, अनुन्मेपशील तत्वो तथा अर्थ्वमुखी जीवनोनमुख उपकरणों का नीर-सीर विवेक किया जाय।

श्रनुवाद करने के लिए भारतेन्दु ने जिन नाटकों का चयन किया, उसके गूल में उनकी एक विशेष दृष्टि परिलक्षित होती है। एक श्रोर उन्होंने 'रहावली' का श्रनुवाद करना श्रिषक पसन्द भिया तो दूसरी श्रोर 'मुद्राराज्ञस' का। जहाँ 'कपूरमंजरी' का श्रनुवाद उनकी रुचि के श्रनुक्ल पड़ा वहीं 'प्रबोध चन्द्रोदय' के एक खंड-दृश्य को 'पाखंड-विडंबन' के नाम से श्रनुदित करना उनके प्रतिकृल नहीं

प्रतीत हुआ। इन्हीं नाटको का अनुवाद भारतेन्द्व ने क्यों किया ? केवल नाटिका-नाटक का उदाहरण प्रस्तुत करने के लिए ये अमुवाद नहीं किए गए। 'रत्नावली' के संबंध में उन्होंने स्वयं लिखा है---'शक्तला के खिवाय श्रीर सब नाटकों में रहावसी बहुत अव्छी श्रीर पढ़ने वालों को आनन्द देने वाली है। ' प्रकृति से ही सहदय और रसिक होने के कारण उदयन की प्रेम कहानी में रिच पदिशात करना उनके लिए ग्रस्वामाविक नहीं है। रीतिकालीन परंपरा से सर्वधा मुक्त न होने से भी यह दरबारी नाटक (court play) उन्हें प्रिय मालूम हुआ। व्यक्तिगत संस्कारों को जल्दी से उतार फेकना किनित कठिन कार्य है। अर्थ प्रकृतियों, कार्यावस्थाओं और पचसंधियों की दृष्टि से यह नाटक संस्कृत के नाटय-साहित्य में श्रप्रतिम है। कदाचित् हिन्दी-नाटकों में इन प्रकृतियां त्रादि को समेटने की श्राकांचा से भी उन्होंने इसका अनुवाद-कार्य हाथ में लिया हो। लेकिन जब भारतेन्द्र ने समक्त लिया कि ब्राज के सुग के लिए चहिमस्त परिपाटी सर्वेशा ग्रयोग्य है तन उन्होंने श्राधुनिक हिंड रो संस्कृत के सबरी प्रोहतम नाटक मुद्राराच्चस का ऋनुवाद प्रस्तुत किया। शास्त्रीय व्यवधानी को निर्बाध रूप से अतिक्रमित कर जाने के कारण संस्कृत के रुढिग्रस्त पंडितों की दृष्टि में यह श्रधिक ऊँचा नहीं उठ पाया। फिर भी भारतेन्द्र ने नवागत युग के लिए इसे श्राधिक श्रेयरकर सममा। यह उनकी यथीथोन्मुखता का परिचायक है। इस नाटक के उपसंहार (क) में रगशाला में समय-समय पर गाए जाने वाले जिन गीतो के निर्देश किए गए हैं वे उनके राष्ट्रीय चेतना के छोतक हैं। रोक्सपियर के 'मरचेंट ऋॉफ वेनिस' के ऋनुवाद के मूल में उक्त

X

१ जग में घर की फूट बुरी। घर के फूटहिं सो विनसाई सुबरन संकपुरी।।

नाटक की श्रेष्टता के प्रति उनका उतना श्राग्रह नहीं है जितना उसके द्वारा प्राप्त नीतिमत्ता के प्रति । इन श्रमुवादो द्वारा उन्होंने हिन्दी को सरक्तत, गंगला श्रीर श्रंभेजी नाटको के जिस मार्ग पर चलने का निर्देश किया उस पर चल कर हिन्दी इतने श्रल्पकाल में ही इतनी विकसित श्रीर प्रौढ़ हो गई।

विद्या सुन्दर नाटक जो बंगला का छायातुवाद है, एक विशेष दृष्टि-कोण के कारण ही ग्रहीत हुआ है। कुछ शोधको ने इस पर व्यर्थ में ही प्रतीकात्मकता का लगदा उढाया है। वह उनका ग्रात्म-प्रचेषण (self-projection) है। विद्या न तो बुद्ध (wisdom) है श्रीर न सन्दर तरुण तपस्वी। वास्तव में चौरपंचाशिका के लेखक का नाम चीर ग्रथवा सुन्दर है ग्रीर बंगला नाटक में निश्चय ही उसी ग्राधार को प्रह्ण किया गया होगा। इस नाटक के श्रतुवाद या छायात्रवाद का मुख्य कारण है इसमें उठाई गई समस्या की सामयिक उपयोगिता। धेंम-विवाह (Love marriage) को माता-पिता द्वारा अनुमोदित बाह्य विवाह की अपेदा अधिक श्रेयस्कर मानकर भारतेट ने आज के बहुत पहले इस अधुनातन समस्या के सम्बन्ध में अपना मन्तव्य प्रकट कर दिया था। इसके नायक के इसे 'बुरे कर्म' कहने तथा नायिका को इसे 'त्रपराध' मानने के मूल में सामाजिक बधनों का तकाजा ही समभाना चाहिए। 'सत्य हरिश्चन्द्र' की खजन-प्रेरणा को किसी न किसी बाह्य सामाजिक स्रोत में दूँद निकालने का दावा करना दर की कौड़ी लाना है। इसे छायानुवाद माना जाय या मोलिक कृति--यह विवाद भी कोई महत्व नहीं रखता। सच तो यह है कि जहाँ भारतेंदु ने अपने समाज की अनेक मुटियों को नाटक के

जग में तेई चतुर कहावै। छुल मैं पातक होत जदि यह शास्त्रन मैं बहु गायो। पै ग्रिर सों छुल किए दोप नहिं मुनियन यहै बतायो।

माध्यम से हमारे सम्मुख रखा वहाँ वे कुछ उच्च श्रादशों को भी सामी ले श्राप । 'सत्य हरिश्चन्द्र' सत्य के श्रादशों से ही श्रनुपाश्चित है ।

मारतेन्दु के मीलिक नाटक सबंत्र प्रेम की कोमल-पर्क रागिनी से प्रतिक्वित हैं। चन्द्रावली में ईश्वरोन्मुख प्रेम है श्रीर सती-प्रक्षा में पित-प्रेम का श्रानुकरणीय उज्ज्वल श्रादर्श। श्रेष मीलिक नाटक राष्ट्रीय चेतना की प्रभातकालीन ऊष्मा से श्रापूरित हैं। उनमें किसी स्थान पर देशवासियों को ब्वंग्य के कशाधात से उद्बुद्ध किया जा रहा है तो किसी स्थान पर ऐतिहाधिक घटनाश्रों में प्राण-प्रतिष्ठा कर उन्हें जगाया जा रहा है। कहीं प्रतीकों के श्राधार पर देश की तत्कालीन श्रवस्था का करण चित्र खींच कर देशवासियों में संवेगा-त्मक श्रानुभूत जगाई जा रही है तो कहीं मां की श्रमहायता श्रीर विपन्नता का नम्न दृश्य उपस्थित कर श्रत्यन्त मनोवैद्यानिक दंग से उनके मर्म का स्पर्श किया जा रहा है। इस तरह विविध विषयों श्रीर शैलियों द्वारा भारतेंद्व ने राष्ट्रीय जागरण का जो शंख कूँका उसकी गूँज दूर तक फैल गई।

भारतेंदु की राष्ट्रीय चेतना के सम्मन्ध में प्रायः यह प्रश्न उठाया जाता है कि महारासी विवटोरिया तथा कतिपय उच्चपदस्थ श्रंभेज अधिकारियों के प्रति उनके मन में जो धट्टट विश्वास दिलाई पड़ता है वह उनकी राष्ट्रीय मावना को थोड़ा-बहुत स्खलित कर देता है। किंतु इस प्रकार की असंगति का सामंजस्य उस काल के धातावरण में ही खोजा जाना चाहिए। समयातुक्ल देश की राष्ट्रीय चेतना में अपेन्तित परिवर्तन होता रहा है। भारतेंदु के अनन्तर भारतीय राष्ट्रीय कांग्रेस के प्रस्तावों में भी अप्रेजों के प्रति वरावर विश्वास प्रकट किया जाता रहा।

१ 'कांग्रेस के पहले पच्चीस सालों में जिनके उपर कांग्रेस की राज-गीति का दारोमदार रहा वे सरकार के दुश्मन नहीं थे। यह द्यात न

जब अमेजी राज्य का सूर्य अपना पूर्ण तेजस्विता के साथ तप रहा था तब राष्ट्रीय जागरण का कार्य कितना साहस पूर्ण तथा खतर-नाक या उसे राजनीतिका साधारण विद्यार्थी भी अनुमव कर सकता है। किर भी भारतेंदु का अव्याहत व्यक्तित्व और भी दुतगित से निरंतर अभसर होता गथा। भारतेंदु के नाटकों की यह अध्वोन्मुखता उनकी सबसे बड़ी विशेषता है। इस संक्रांति-काल में अपने परिवेश की डॉवाडोल स्थितिका पूर्ण पर्यालोचन करते हुए भारतेंदु ने जो नव्यतर हिट दी उससे हिन्दी साहित्य नव नव उन्सेषशील विचारों को आत्मसात् करता हुआ नित्य नूतन शैलियों से अपना शृंगार करने लगा।

वस्तु-विन्यास, चिरिन-चित्रसा, श्रिमनेयता श्रादि की दृष्टि से भारतेंद्रु के उन्हीं नाटकीं पर विचार किया जा सकता है जो उनकी मीलिक कृतियाँ हैं। इस कुंटि में 'वैदिकी हिंसा हिंसा न भवति', 'सत्य हरिश्चन्द्र' (१), 'प्रेमगीशिनी', 'विपस्य विषमीपधम्', 'चन्द्रावली', 'भारत दुर्दशा', 'भारत जननी', ' 'नीलदेवी', 'श्रेषेर नगरी 'श्रोर 'सती प्रताप' नाटक श्राते हैं। इनमें 'प्रेमयोगिनी', विपस्य 'विषमीषधम्' श्रोर 'सती प्रताप' श्रधूरे हैं। श्रत: पूर्ण कप से उन पर विचार नहीं किया जा सकता। श्रपने नाटकों को भारतेंद्रु ने नाटक के जो प्रकार माने हैं उनसे सर्वत्रसहमत होना भी कठिन है। शास्त्रीय कसीटी पर कसे जाने पर 'सती प्रताप' को नाटक नहीं माना जा सकता श्रीर न तो

केवल उन घोपणाओं से सिद्ध होती है जो समय समय पर उनके द्वारा की जाती थीं। बिल्क स्वयं सरकार ने भी उनके साथ रिश्रायतें करके जब जब हिन्दुस्तानियों को कैंचे पद वा स्थान देने का मौका पाया तय तब उन्हीं को उसके लिए चुनकर यही सिद्ध करती रही।'

<sup>---</sup>पष्टाभि सीतारभैया, 'कांग्रेस का इतिहास' भाग १, ए० ५६ १ इसका आधार बंगला का कोई नाटक 'भारत माता' है।

'भारत दुरेशा' नाट्य रास की श्रेणी में आता है। सत्यहरिश्चन्द्र नाटक, चन्द्रावली नाटिका, अधेर नगरी प्रहसन, भारत दुर्या अन्याप-देशिक एकांकी हैं। गीति की प्रधानता के कारण 'भारत जननी' को भारतेंद्र ने 'श्रोपेरा' और 'नील देवी' को गीत रूपक कहा है। बंगला के 'भारतमाता' को कदाचित 'श्रोपेरा' कहा गया होगा। हरालिए भारतेंद्र ने भी इसे श्रोपेरा का नाम दिया; 'नील देवी' श्राज के अर्थ में गीति-नाट्य नहीं है। उसे भी पुराने ढंग का श्रोपेरा ही समक्तना चाहिए।

सत्य हरिश्चन्द्र की मौलिकता के संबंध में हिन्दी में एक विवाद चल पड़ा हैं। हा• सोमनाथ गुप्त ने इसके संबंध में जिला है— 'अपनी सपूर्ण स्थिति में 'सत्य हरिश्चन्द्र' न तो एकदम मौलिक ही है और न बिलकुल अनुवाद ही'। बीच के कुछ कथोपकथनों और श्लोकों के अनुवादों को निकाल दिया जाय तो नाटक बहुत कुछ मौलिक हो जाता है। आचर्यचेमीश्वर के संस्कृत नाटक 'चंडकौशिक' (जैसा इसके नाम से ही प्रकट है) का नायक विश्वामित्र है और 'सत्य-हरिश्चन्द्र' का हरिश्चन्द्र। ऐसी स्थिति में कथा को अपेक्षित मोड़ देना स्वामाविक था। 'सत्य हरिश्चन्द्र' की पौराणिक कथा सरल और इकहरी है। चार-श्रंकों में जिन चार हश्यों की योजना की गई है वे परस्पर पूर्णकप से संबद्ध हैं। प्रथम श्रंक में 'इन्द्रसमा' की योजना

 <sup>(</sup>क) दे०, वजरत दास, 'हिन्दी नाट्य साहित्य', दुसरा संस्करण प्र० ६२

<sup>(</sup>ख) डा॰ सोमनाथ गुप्त, 'हिन्दी नाटक साहित्य,' पृ० ४२-५०

<sup>(</sup>ग) डा० दशरथ श्रोसा, 'हिन्दी नाटक—उद्भव श्रीर विकास,' प्र० २१२-१३

मथम श्रीर तृतीय सजानों ने 'सत्य हरिशचन्द्र' को मौतिक तथा द्वितीय ने रूपान्तरित नाटक माना है।

की गई है जिसमें नारद हरिश्चन्द्र की सत्यनिष्ठा का परिचय देते हैं। यह सुनकर इन्द्र में ईर्ष्या उत्पन्न होती है श्रीर वे विश्वामित्र के सहारे हरिश्चन्द्र को अपने बत से च्युत करने का उपक्रम करते हैं। कित्र विश्वामित्र से अकारण कोध तथा दूसरे अंक के कार्यों से कोई तार्किक संगति नहीं बैठ पाती। यदि प्रथम अंक में विश्वामित्र के सिद्धि-वाश से हरिश्चन्द्र द्वारा तीन महाविधाश्री के बचाए जाने का उल्लेख कर दिया जाता तो विश्वामित्र की प्रतिशोध-भावना छौर दूसरे क्रंक की घटनात्रों से कारण-कार्य का संबंध स्थापित हो जाता। दुसरे श्रंक में हरिश्चन्द्र स्वप्न के फल-स्वरूप श्रपना समस्त राज्य विश्वामित्र की दान कर देते हैं। इतने बड़े दान के उपलक्त में दक्षिणा देने के लिए पुष्कल धनराशि की ग्रावश्यकता थी। यह समस्या कथा को स्वाभाविक ढंग पर आगे बढ़ाती है। तृतीय श्रंक द्वितीय श्रंक से पूर्णतया संबद्ध है। इसमें काशी के बाजार में हरिश्चन्द्र के बिकने का दृश्य श्रंकित किया गया है। इस श्रंक में लेखक ने कई मार्मिक स्थितियों ( situations ) की स्टिब्ट की है, जो नाटक के वातावरण को श्रत्यंत करुण बना देती हैं। नाटक में इन स्थितियों की परिकल्पना का उतना महत्त्व नहीं है, जितना उनके नियाह का है। हरिश्चनद्र की दयनीय दशा श्रीर विश्वामित्र की हृदयहीन भयानक करता को एक स्थिति में चित्रित कर लेखक सामाजिकों की संवेगात्मक अनुभूति जगाने में पूर्ण एफल होता है। शैब्या का विक्रय ग्रौर बहुक के धक्के से शिशु राजकुमार का गिरना दूसरी मार्मिक हिथति है जो नाटक की कथा-वस्तु में घनीभूत करुणा भर देती है। चौथे अन्न में संपूर्ण नाटकीय घटनाओं को एक स्थान पर केंद्रित कर दिया गया है। यह केन्द्र स्थल है- शमशान । शमशान में हरिश-चन्द्र का शैब्या से त्राधा कफन मॉगना इस नाटक की सर्वाधिक महत्व-पूर्ण किंतु करणतम स्थिति है। इसी चरम सीमा पर नाटक, देवताओं के वरदान तथा रोहितास्व के पुनर्जीवन के साथ, परिसमाप्त होता है। काशी का विस्तृत वर्णन ग्रोर श्मशान का लंबा विवरण वस्तु-विन्यास की गतिशीलता में विद्योप डालता है। फिर भी समग्र रूप री इसका वस्तु-विन्यास सुलामा हुन्ना , सुसंबद न्त्रीर गतिशील है। 'प्रेम-योगिनी' में चार दृश्य ही पूर्ण हो सके हैं। किंगु इनमें भी कैवल इतनी ही सुसंबद्धता दिखाई पड़ती है कि काशी के चार विभिन्न स्थानी पर जुटने वाले व्यक्ति ग्रापनी निभिन्नता में भी कुरिसत विचारों में एकता रखते हैं। चन्द्रावलीनाटिका में 'नाटिका' के सारे लच्च प ( कथा कल्यित, भ्रंक चार, पात्र प्रायः छी, नायक घीर ललित, नायिका नवात्रामिनी कत्या) पाए जाते हैं। कथा स्वाभाविक गति से विकसित होती है। चन्द्रावली प्रथम श्रंक में श्रपना रनेए व्यक्त करती है, द्वितीय में प्रिय का अन्त्रेपण करती है। तुतीय में विरह से विज्ञप्त दिलाई पड़ती है ग्रीर ग्रीथे श्रंक में प्रिय को प्राप्त करती है। चन्द्रावली का अनुराग पुष्ट से पुष्टतर होता हुआ अपने चरम लक्ष्य तक पहुँचता है। लबे कथोपकथनो तथा कतिपय ग्रानावश्यक दृश्यों के कारणा कथा की गति शिथिल हो जाती है। चन्द्रावली की पूर्ण मानसिक स्थिति को न्यक्त करने के लिए कदाचित् नाटककार ने उनका सिन्वेश उचित सममा है। 'भारत दुर्दशा' अन्यापवेशिक नाटकों की कोटि में श्राता है जिसमें वस्तु-विन्यास का उतना महत्र्व नहीं होता जितना लेखक के हिंदिकोण का। 'भारत-जननी' 'श्रोपेरा' है श्रीर इसमें वस्त प्रायः नहीं है। 'नील देवी' का वस्तु-विन्यास ग्रात्यन्त भ्राजुपद्मित पर चलता हुआ दिखाई पड़ता है । घटनाओं का कार्य-कारण संबंध

२. नाटिका क्लसञ्चत्ता स्याध्स्त्रीप्राया चतुरक्किका । प्रख्यातो धीर ललितस्तत्र स्थान्नायको नृपः । स्यादन्तःपुर संबद्धा संगीत ब्यापृताथवा । नवतुरागा कन्यात्र नायिका नृप वंशानाः ।

<sup>--</sup>साहित्य दर्पण ६-२६६-७०॥

कथा-वस्तु को आगे बढ़ाता है और नाटक को गित प्रदान करता है।
पहले और दूसरे हश्यों में विरोधी वातावरणों (cantrasting atmos phere) का खजन दो विरोधी संस्कृतियां का खुन्दर चित्र श्लेकत करता है। चौथा हश्य कथा को आगे बढ़ाने में कोई योग नहीं देता किंतु तस्कालीन मुसलमानों की प्रवृत्ति को अवश्य चित्रित करता है। पागल का हश्य भी उसी प्रकार कथा का आग नहीं हो सका है। श्रेप हश्य एक दूसरे से अच्छी तरह संबंद हैं। व्यापारों में सर्वत्रएक अन्विति दिखाई पड़ेगी। 'श्रेषेर नगरी' एक व्यंग्य मूलक प्रहसन है। इसके सारे पात्रों और समस्त प्रदनाओं का केन्द्र-विदु राजकीय अव्यवस्था है। इसी केन्द्रीय विदु के चारों आरे सारा नाटकीय वातावरण घूमता रहता है। अपने उद्देश्य की व्यवना में ही इसका गौरव निहित्त है। 'वैदिकी हिंसा हिंसा न भवति' में 'अपने नगरी' का तीखा व्यग्य नहीं है! 'धर्म यंचको' तक ही कथा को सीमित रखने के कारण यह धार्मिक प्रहसन (Religiousfarce) उतना प्रभावोत्पा-दक्त नहीं हो सका है।

भारतें हु के नाटकों का वस्तु-विन्यास सम्बन्धी विश्लेषण करते समय श्राधमक्कति, कार्यावस्थाओं श्रीर पंचसंधियों को मैंने श्रापने विवेचना-कम में स्थान नहीं दिया है। इस्र लिए भारतें हु के नाटकों में इन्हें न पाकर कुछ लोग निराश हो सकते हैं। स्वयं भारतें हु इस प्राचीन परिपाटी के बहुत दूर तक समर्थक नहीं थे। नाटको

१ श्रव नाटक में कहीं श्राशीः प्रस्ति नाड्यालंकार, कहीं प्रकरी कहीं विलोधन, कहीं संफेट, कहीं पंचांधि वा ऐसे ही शन्य विषयों की कोई श्रावश्यकता नहीं रही। संस्कृत नाटक की भाँति हिन्दी नाटक में इनका श्रानुसंधान करना, वा किसी नाटकांग में इनकों यत्न पूर्वक रखकर हिन्दी नाटक लिखना व्यर्थ है क्योंकि प्राचीन लक्ष्या रखकर श्राधुनिक नाटकादि की शोधा संपादन करने से उत्टा फल होता है श्रीर यत्न व्यर्थ हो जाता है।
—सभा, भारतेंद्र प्रन्थावली, पहला खंड, पृ० ७२२

निबंध में ही नहीं बल्कि प्रेम जोगिती के पारिपार्श्वक का यह कथन ... 'उसके खेलने से लोगों को वर्तमान समय का ठीक नमूना दिखाई पड़ेगा ग्रीर यह नाटक भी नई पुरानी दोनो रीति मिल के बना है। ' पुरानी रीति से उनका ताल्पर्य थोड़ी सी बाह्य ग्रीप-चारिकता—विवकंभक, ग्रंकावतार भरत वाक्य ग्रादि से हैं। नई रीति के अनुसार उन्होंने देश-काल, पात्र ग्रादि के राथ ही वस्तु-विन्यास की गित ग्रीर व्यापारान्वित पर भी विशेष ध्यान दिया है। यह उनकी नवीन हिंद का परिचायक है।

हिन्दी नाटक की प्रारंभिक श्रयस्था में चरित्रों का सम्यक् विकारा नहीं देखा जा सकता। चारित्र्य-सृष्टि के सम्बन्ध में भारतेंद्ध की जो देन है वह है सम्झत की परंपरा (Convention) को श्रांतिकामित करना। सत्यहरिश्चन्द्र, सत्यवान ऐसे पौराणिक तथा राजा स्थं देव जैसे ऐतिहासिक पुरुप पात्रों की सर्जना कोरा श्रादर्शवाद नहीं है। एक श्रोर जहाँ इन कर्रा व्यनिष्ठ धार्मिक पात्रों की श्रवतारणा की गई है वहाँ मल्हारराव, 'वैदिकी हिसा हिसान भवति' के राजा-मंत्री तथा 'श्रेथेर नगरी' के राजा को भी उपस्थित किया गया है। दोनों कोष्टि के राजाशों में कितना श्रन्तर हो गया है। इन राजाशों महाराजाशों, महंथो-पुजारियों के श्रांतिरिक्त सामान्य जीवन के विधिध पात्रों—दलाल, गंगापुत्र, भड़ेरिया, कुंजिइन, कवि, एडिटर श्रादि को उनके नाटकों में स्थान मिला है। यह संस्कृत की पिटी हुई परंपरा को पीछे छोड़ कर एक क्रांतिकारी कदम माना जा सकता है।

सत्यहरिश्चन्द्र के रूप में केवल सिद्धान्तों का आब्छादन नहीं है बिल्क उन्हें मानवीय भूमि पर उतारने का प्रमास किया गया है। शैब्या और रोहित को देखकर उनकी आँखें अक्षु-जल से आर्द्र हैं। जाती हैं, हृदय ममता से पिघल जाता है। किन्तु सत्य में भी

१ वही, ए० ३२४

श्रचल निष्ठा रखने वाले हरिश्चन्द्र धेर्य पूर्वक सब कुछ सहन करते हैं। दास होने पर स्वामी के कल्याण के लिए भगवती से वरदान माँगना हरिश्चन्द्र के चरित्र के ही श्रानुक्ल है। महाविद्याश्रों को विश्वामित्र के सिद्धयर्थ उनके पास मेज देना उन्हें ही शोभा दे सकता है। रोहित की मृत्यु पर हरिश्चन्द्र के मरने का उपक्रम मानवीय स्वभाव के श्रानुक्ष है। इस तरह के मनोवैद्यानिक च्या में मानसिक श्रास्थरता का श्रंकन भारतेन्द्र की छुशालता श्रोर निरीच्या शक्ति का परिचायक है। राजा सूर्यदेव का चरित्र सतीत्व का श्रादर्श उपस्थित करता है, यद्यप उसके चरित्र को विकसित नहीं किया जा सका है। सतीप्रताप में सत्यवान एक टाइप है, पौराणिक सीमाश्रों के बाहर वह श्रकित नहीं हो पाया है। श्रन्य नाटकों के सामान्य पाशों के चरित्र चित्रण पर भारतेन्द्र की हिट कभी नहीं रही। उनके माध्यम से सामाजिक छुरीतियों पर ब्यंग्य करना उनका प्रधान लक्ष्य था।

स्वी पात्रों में रीव्या, सावित्री श्रीर नीलदेवी पतिनता स्त्रियों का श्रादर्श उपस्थित करती हैं। शेव्या पति को सत्यनिष्ठ प्रमाणित करने के लिए श्रपने को बैंच देती हैं श्रीर श्रनेक प्रकार की विपत्तियों को सहन करने के लिए सन्नद्ध रहती है। एक विशेष मानसिक श्रवस्था में शास्त्रों को श्रस्तय श्रीर देवताश्रों श्रीर बाह्यणों को पालंडी कहना उसके दिव्य चरित्र को बहुत कुछ स्वामाविक बना देता है। नीलदेवी मध्यकालीन राजपूत रमिण्यों के शौर्य का प्रतिनिधित्व करती है। चन्द्रावली की रचना एक विशेष धार्मिक हिष्ट से हुई है। वह माधुर्य-भाव से कृष्ण की उपासना करने वाली रमणी है।

चारित्र्य-सुब्टि की हिंदि से भारतेन्द्र का विशेष महत्व नहीं ग्राँका जा सकता। इनके नाटकों के चरित्रों में उतार-चढ़ाव नहीं दिखाई पड़ता, न नाटककार के व्यक्तित्व से उनका व्यक्तित्व ग्रालग हो पाया है। अपेक वर्गों, जातियों ग्रीर पेशे के लोगों को उनकी प्रधान विशेषताश्रों के साथ रंगमंच पर ले ग्राना एक ऐतिहासिक कदम है, जो मारतेन्द्र के व्यापक हिंध्टकोशा का परिचायक है।

पारती नाटक की कुरीतियों के विरोध में भारतेन्तु ने कई नाट्य कंपनियों की स्थापना कराई छोर जनता की एचि की परिष्कृत करने का प्रयास किया। उनके नाटकों की ग्राभिनेयता में कतिपय मृदियाँ छावश्य मिलेगी, किन्तु रंगमंच की दृष्टि से विचार करने पर साफ दिखाई पड़ता है कि वे जनता के समीप पहुँचना चाहते हैं। भाषा की सरलता, जनोपयोगी कथोपकथन, लोकप्रिय गीति-ध्वनियां सगी कुछ इसी के परिचायक हैं।

यह सब कुछ लिखने के पश्चात् भी भारतेन्दु की वास्तविक देन क्या है, इसका पूरा पूरा श्राकलन नहीं ही पाया है। भारतेन्दु ने हिन्दी साहित्य को एक मौलिक हिन्दकोण दिया। उनके हिन्दकोण की ज्याप्ति में साहित्य के विविध रूप श्रीर श्रानेक विषय सर्वाविष्ट हो जाते हैं। उनका मौलिक हिन्दकोण जातीय जीवन की यथार्थता के नवीन पद्मों को उद्धाटित करता है श्रीर विकासोन्मुख नई प्रवृत्तियों को सतर्कता पूर्वक चित्रत करता है। भारतेन्दु के समय में नवीन-प्राचीन का जो संवर्ष चल रहा था उसमें भारतेन्दु ने उत्थानमूलक नवीन मान्यताश्रों को अपनाया, साथ ही भारतीय संस्कृति की मूल विचार-धारा का कभी तिरस्कार नशीं किया श्रीर न श्राविचारित न्दग से नवीन विचारसाश्रों को प्रभय दिया।

श्रपने समय, समसामियक व्यक्ति, उनकी रुचियों श्रीर विशेष-ताश्रों को जब तक कोई राहित्यकार श्रव्छी तरह श्रात्मसात नहीं कर लेता है तब तक श्रपनी कृतियों में मौलिकता नहीं ले श्रा सकता। श्रपने श्रिषकांश नाटकों में राष्ट्रीय चेतना के नए पौधे को समाण बनाने की जो चेष्टा भारतेन्द्र ने की है वह उनके ऐतिहासिक व्यक्तित्व का कृतित्व है। 'भारत दुर्दशा' में पढ़े लिखे मध्य वर्ग का एकत्र होकर श्रागत संकट से देश की रज्ञा का उपक्रम करना उसी दिशा की श्रोर संकेत करता है। साथ ही वे कृष्टि को रास्त, सुमोध

श्रीर राष्ट्रीय कविता करने का संकेत देकर, एडिटर को न्यावहारिक सुक्ताव देकर तथा अन्य व्यक्तियों को उनकी त्रृटियों की स्रोर उनका ध्यान आक्षार कर भारत दुर्दशा को दूर करने की मंत्रणा देते हैं। कांग्रेस की स्थापना के कई वर्ष पूर्व श्रपने महाराष्ट्र पात्र के मुख से राष्ट्रोद्वार का उपाय वतलाते हुए वे लिखते हैं—'तो सार्वजनिक सभा का स्थापन करना। कपड़ा बीनने की कल मँगानी। हित्रस्तानी कपड़ा पहिनना। यह भी सब उपाय हैं। इस नाटक के गीतों में प्कता की स्रोर इमारा बार-बार ध्यान स्राक्तव्य किया जाता है स्रौर पारस्परिक कलह, फूट, मदिरापान आदि कटेवों को 'भारत दुर्दशा' का प्रधान कारण बतलाया जाता है। भारत दुर्देव के रंग निर्देश से जो ग्राधा 'किस्तानी श्रीर श्राधा मुसलमानी' वेश में है, भारतेंदु के वास्तविक लक्ष्य का पता लग जाता है। 'भारत जननी' में भी एकता पर बल दिया गया है। 'ख्रंघेर नगरी' के घासीराम और पाचक वाला चूरने वेचने के बहाने हाकिमों के द्विगुणित कर लगाने, अमलों के घूम लेने, महाजनों के अत्यधिक लाभ उठाने, अंग्रेजों के सारे भारत को उदरस्थ कर जाने, पुलिस के श्रानियमित कार्य करने की जो चर्चा करते हैं उससे उस समय के श्रिधकारी श्रीर धनीवर्ग की मनोवृत्ति परिलिखित होती है। इस तरह लूट-खसोट से आकान्त राज्य में सामान्य जनता की क्या सुख प्राप्त हो सकता है ?

श्रपने उद्देश्य की पूर्ति के लिए साहित्यकार एक विशेष साहित्यक रूप विन्यास (form) का सहारा लेता है। रंगमंच की प्रभावोत्पादकता को समक्तते हुए भारतेंद्व ने देश की राष्ट्रीय चेतना को जगाने के लिए नाटक का तहारा लिया। उन्होंने श्रपने ढंग से जीवन श्रौर राष्ट्र को श्रानेक समस्याश्रों को परखा श्रौर जनता को एक दिशा विशेष की श्रोर मोजा। उनके व्यक्तित्व की छाप केवल उनकी छतियों पर ही नहीं दिखाई पड़ती बल्कि उनके समसामयिक तथा परवर्ती साहित्यकारों की रचनाश्रों पर भी दिखाई पड़ती है।

## भारतेन्द्र-युग : नाटक की विविध दिशाएँ

जिस तरह के नाटको का सत्रपात भारतेष्ठ ने किया उसका शिल-सिला बराबर जारी रहा। यद्यपि प्रसाद के आगमन तक कीई एक व्यक्तित्व ऐसा नहीं हुआ जो नाट्य-रचना में भारतेन्द के समकन्त बैठाया जा सके फिर भी समग्र रूप से नाटक की स्थिति विकासीनमुखी रही। रोमांटिक प्रेम को विषय-बस्तु के रूप में स्वयं भारतेंद्व ने प्रहण नहीं किया, पर उनके परवर्ती नाटककारों ने इसे भी अपना प्रतिपाद्य बनाया। शेव नाट्य-दिशाएँ वही थीं जिनकी श्रोर भारतेन्द्र ने इंगित किया था : सामाजिक, ऐतिहासिक, पौरागिक, राष्ट्रीय श्रीर व्यंग्यात्मक (पहसन)। यहाँ पर सबसे श्रधिक ध्यान देने की बात यह है कि इस काल के अधिकांश नाटक नीतिपरक हैं। नीतिपरक नाटकों का अभिप्राय श्रंगेजी के मोरैल्टी नाटकों का नहीं है। बालकृष्ण गष्ट के एक कथन से इस तरह की गलतफहमी पैदा हो सकती है। उन्होंने एक स्थान पर लिखा है-- 'उदार चरितानाम् वस्थैव क्रद्रम्पकम्'--इस तरह के सैकड़ों हजारों चोखे से चोखे जिनके एक एक पद में 'मारलंस' टपका पड़ता है विलायत के किसी साहब ने उन्हें (भारतीय ऋषिगण को) श्राकर सिखाया था। तब यह कहना कि 'मोरालिटी" श्रंप्रेजी तालीम के साथ गिरो है, निरा बड़बोल ग्रीर हिमाकत है। भद्द जी के इस कथन को भारतेन्द्र युगीन नाटकों पर चस्पा नहीं किया जा सकता। अंग्रेजी के 'मोरैलिटी' नाटकों की मुख्य विशेषता थी भैद्धान्तिकता का प्रचार श्रीर उनके चरित्र भी रिद्धाती के ही मानवीकरण होते थे। उनमें से बहुत से नाटक तो सत्ताधारी वर्ग (aristocratic society) के लिए लिखे गए थे। पर इस काल के

कुछ ही ऐसे नाटक होंगे जिनमें सिद्धान्तो का मानवीकरण किया गया है। सत्ताधारियों के प्रीत्यर्थ इनके लिखे जाने का कोई प्रश्न ही नहीं उठता, क्योंकि समान्यतः नाटककार प्रगतिशील मध्यवर्ग के थे। कुछ नाटकों में सत्ताधारी प्रमुख्रों का उल्लेख या उनके बड़ण्यन का चित्रण देखकर ऐसी धारणा बनाना कि उनका सजन प्रमुसत्ता वर्ग के प्रीत्यर्थ हुद्धा था अत्यन्त भ्रांतिपूर्ण है। इसको ठीक ठीक समम्मने के लिए तत्कालीन समाज के अन्तर्विरोध को समम्मना होगा। भारतेंदु के नाटकों का विश्लेषण करते समय, इस पर थोडा-बहुत प्रकाश डाला जा जुका है। इस काल के नाटकों की प्रवृत्तिगत विमेचना करने पर इस अन्तर्विरोध का और भी अधिक उद्धाटन हो सकेगा।

जैसा ऊपर कहा जा चुका है, इस काल के नाटकों को कई कोटियों में विभाजित किया जा सकता है—रोमाटिक, सामाजिक, प्रेतिहासिक, पीराणिक, राष्ट्रीय ग्रीर व्यंग्यात्मक (प्रहसन)। इन विशिष नाटकों के स्टजन के पीछे तत्कालीन सामाजिक परिस्थितियों का विशेष योग था। रोमाटिक नाटकों पर रीतिकालीन परिवेश ग्रीर परवर्ती प्रमाख्यानकों का स्पष्ट प्रभाव परिलक्षित होता है। सामाजिक, पौराणिक ग्रीर व्यंग्यात्मक (प्रहसनों) नाटकों का मुख्य उद्देश्य था—समाज का सुधार-परिष्कार। वास्तविकता यह थी कि पाश्चात्य संस्कृति के ग्रायह को रोकन के लिए बाल-विवाह, वृद्ध-विवाह के कच्च हश्य ग्रीर विधवा-विवाह के समर्थन के चित्र ग्रीकृत किए गए। रामकृष्ण की लीलाग्रों हारा ग्रायनी विस्मृत संस्कृति को याद किया गया। पौराणिक चित्रों की श्रवतारणा से सत्य, दान, पाति- जत ग्रादि के श्रादर्श उपस्थित किए गए। देश-दुर्दशा संबंधी नाटकों हारा राष्ट्रीय भावना के जगाने का प्रयत्न हुन्ना। प्रहसनों द्वारा समाज के भष्टाचारियों पर तीन कशाधात किया गया।

#### रोमांटिक नाटक

परपरा से चली आती हुई साहित्यिक धारा से विच्छिल होकर साहित्य में सहसा किसी नई धारा का प्रादुर्भाव नहीं होता। एक थुग की विशेषताएँ कुछ समय तक दूसरे युग में भी चलती रहती हैं। रीतिकाल की शुंगारिक प्रवृत्ति इस काल की कविताओं में ही नहीं नाटकों में भी दिखाई देती है। इन नाटकों के कथानकों पर परवर्शी प्रेमाख्यानकों का प्रभाव भी देखा जा सकता है-नायिका की प्राप्त करने में नहीं ख़लौकिक साइस ख़ौर वियोग में विरहामि की नही ज्वाला। पर इन रोमांटिक नाटकों का मुख्य उद्देश्य भी लोगों को शिचा देना ही था। इस काल के दो प्रतिनिधि रोमांटिक नाटको की प्रस्तावनात्रों में इनके उद्देश्यों का वर्णन किया गया है। लाला श्री निवासदास के 'रणधीर प्रेममोहनी' की भारतेंद्व लिखित प्रस्तावना में सूत्रधार कहता है--- "सचमुच नाटक के मुचार री इस भूमि का बहुत कुछ भला हो सकता है, क्योंकि यहाँ के लोग कौतुकी बड़े हैं, दिखगी से इन लोगों को जैसी शिचा दी जा एक शी है वैसी श्रीर तरह से नहीं, तो में भी क्यों न कोई ऐसा नाटक खेलूँ जो आर्य लोगों के चरित्र का शोधक हो... १ किशोरी लाल गोस्वामी की 'मयंक मंजरी' की नटी, सूत्रधार के यह पूछने पर कि इसी नाटक के खेलने पर इतना आग्रह क्यों है, उत्तर देती है;--"यही कि इसमें मयंक मंजरी ने स्वयंवर हो के सती धर्म की मर्यादा रखी き...パ

'रयाधीर प्रेम मोहिनी' में स्थान स्थान पर अनेक उपदेश भरे पढ़ें हैं। जहाँ कहीं लेखक को अवसर मिला है चहाँ कोई न कोई उपदेश जह दिया गया है। प्रत्येक बात को परीक्षा के उपरान्त ही

९ श्री निवास ग्रंथावली, सभा, पृ० ६

२ मर्यंक मंजरी, पृ० ३

स्वीकार करना, मैत्री का निर्वाह, मितव्ययता, समय का सदुपयोग, वेश्या से घुणा, छोटे-बड़े के भेंद की व्यर्थता, भाग्यवाद में विश्वास स्रादि श्रानेक वातो का समिवेश इस नाटक में हुआ है।

'मयंक मंजरी' में भी बीच-शीच में उपदेश मिलेंगे पर श्री निवास-दास की भाँति किशोरी लाल गोस्वामी श्रवसर-श्रनवसर सर्वत्र उपदेश देने के लिए कमर कसे हुए बैठे नहीं प्रतीत होते। वे भी उपयुक्त श्रवसर श्राने पर प्रसंग-गर्भित उपदेश की चर्चा करने में नहीं चूकते पर इन दोनो रोमांटिक नाटकों के उपदेश देने की विधि में एक श्रन्तर श्रीर है। 'रणधीर प्रेम मोहिनी' का लेखक दुनिया भर के-उपदेशों को एक ही स्थान पर एकत्र कर देना चाहता है पर 'मयंक मजरी' के लेखक ने पातिवत धर्म को ही श्रपने उपदेश का केन्द्र माना है। वीरेन्द्र, सुकेशी श्रादि श्रने क पात्रों का प्रतिनिधित्व करते हुए जावालि ऋषि कहते हैं— "" देखो वेटा त्रैलोक्य में किसी की भी सामर्थ्य नहीं है कि द्रमारी सी सती पति परायणा का सतीत्व नाश कर सके।"

इन उपदेशों के रहते हुए भी दोनो नाटक विषय श्रीर विधान की हिन्द से रोमंदिक हैं। रणधीर श्रीर वीरेन्द्र श्रद्भुत साहसी, वीर श्रीर पराक्रमी हैं। श्रपनी प्रीमकाश्रों के लिए ये जिस तरह साहस का परिचय देते हैं वह मध्यकालीन शौर्य की याद दिलाता है। रीतिकाल के परवर्ती नायक-गायिका-भेद की छाया से घिरे रहने के कारण सभी प्रमुख पात्रों में छिछोरापन भी श्रा गया है। 'रणधीर प्रेम मोहिनी' को हम रोमांटिक सुखानतकी श्रीर मयंक मंजरी को रोमांटिक सुखानत-की कह सकते हैं।

'रखधीर प्रेम मोहिनी' का ऐतिहासिक मूल्य चाहे जो आंका जाय पर कला की हिन्द से वह अत्यन्त त्रुटिपूर्ण है। कथा वस्तु के संघटन की हिन्द से यह बहुत शिथिल और अगतिपूर्ण है। वीच-बीच में उपदेशों की भरमार ने नाटक की गति को अत्यन्त मंद और विकर्षक बना दिया है। प्रथम श्रंक श्रौर द्वितीय श्रंक में घात-प्रति-घात का कोई विशेष संबंध नहीं स्थापित हो पाता। चौने, सरोजनी, सुखवासी लाल, नाथुराम की वार्ताश्रों श्रौर कथाश्रों ने नाटक को श्रमावश्यक रूप से लंबा तथा प्रवाहच्युत कर दिया है। इसकी अपेद्या मयंक-मंजरी की कथा-वस्तु श्रिषक गठी हुई है। प्रथम श्रंक की घटनाएँ दूसरे श्रंक की घटनाश्रों से कारण-कार्य के रूप में जुड़ी हुई हैं। इस तरह दूसरे-तीसरे श्रौर चोथे श्रंकों की घटनाश्रों को परस्पर संबद्ध सममना चाहिए। पर इसका पाँचवा श्रंक व्यर्थ में जोड़ा हुशा प्रतीत होता है; वस्तुत: नाटक चोथे श्रंक में ही समाप्त हो जाता है। इस नाटक की सबसे बड़ी श्रिट है कविताश्रो की भरमार जिससे कथानक के प्रवाह में काफी बाधा पड़ती है।

चरित्र-चित्रण की हिंद से इन नाटकों में व्यक्तित्व खोजना आवश्यक नहीं है, क्योंकि वह युग ही इस तरह की चारित्रक स्विद्य के अनुकूल नहीं था। रणधीर धीरोदात्त नायक है, पर आंशिक रूप में रीतिकालीन सामंतों से भी मिलता-जुलता है। 'मयंक मंजरी' का चीरेन्द्र तो रीतिकाल के पिछले खेवे की कविताओं में वर्णित नायकों का रोल अदा करता हुआ दिखाई देता है। अंतर इतना है कि जहाँ पहला एकनिष्ठ नायक है तो वहाँ वूसरा बहुनिष्ठ। पर अपने कथोपकथनों द्वारा वीरेन्द्र बहुत कुछ शोहदा मतीत होने लगला है। प्रेममोहिनी और मयंक-मजरी दोनों नायिकाएँ टिपिकल रीतिकालीन हैं जो तत्कालीन चुहलवाजी, छेड़छाइ, तीरे-नजर और इसारे बाजी की कला में मवीण हैं। किर भी इनका प्रेम ऐकांतिक और एकनिष्ठ है।

श्रपनी त्रुटियों के बावजूद भी उस युग के ये महत्त्वपूर्ण प्रयत्न है। 'रणाबीर-प्रेम मोहिनी' हिन्दी का पहला दुखान्त नाटक है। मयंक-मजरी के उस कलागत वैशिष्ट्य का उल्लेख श्रत्यंत श्रायश्यक है जिसकी श्रोर श्रमी तक किसी की हिष्ट नहीं गई है। पश्चिमी नाटकों की देखा देखी एक श्रंक में एक हश्य की योजना का जो श्रेय लक्ष्मी नारायण मिश्र को दिया जाता है वह किशोरीलाल गोस्वामी को मिलना चाहिए। 'मयंक-मंजरी' में यही पद्धति श्रपनाई गई है और कदाचित् यह श्रंग्रेजी की नक्षल नहीं है। श्री निवास दास का 'तत्या-संवरण' श्रीर श्रमान सिंह गोठिया का मयंक-मंजरी नाटक भी रोमां-टिक नाटक हैं।

## ऐतिहासिक रोमांस

ऐतिहासिक नाटकों की दृष्टि से भारतेंद्र काल सम्पन्न नहीं कहा जा सकता। भारतेंद्र की 'नील देवी' की परंपरा में कुछ नाटक लिखे अवश्य गए, पर राधाकृष्ण दास के 'महाराणा प्रताप सिंह' के अति-रिक्त एक भी अन्य नाटक उल्लेखनीय नहीं है। श्री नियासदास का 'संयोगिता स्वयंवर', काशीनाथ खत्री का 'सिंधु देश की राजकुमारियाँ' और 'गुनीर की रानी' शालियाम का 'पुरुविकम' राधाकृष्ण दास का 'महारानी पद्मावती' आदि केवल नाममात्र के ऐतिहासिक नाटक है। इनमें कुछ लघु लघु ऐतिहासिक रूपक हैं, कुछ अर्थ ऐतिहासिक आख्यान।

हन नाटकों का मुख्य उद्देश्य था—भारतीय महापुरुषो के विस्मृत गीरव का स्मरण दिलाकर देश के छात्म-गीरव को पुनजीगरित करना। 'महारानी पद्मावती' के उपकम में राधाकृष्ण दाल ने लिखा है—'पूज्यपाद भाई साहच बाबू हरिश्चन्द्र जी भारतेन्द्र ने जय 'नील देवी' लिखा, मुक्तसे श्राशा की कि भारतवर्ष में श्रव ऐसे ही नाटकों की श्रावश्यकता है जो श्रार्य संतानों को श्रपने पूर्व पुरुषों का गीरव स्मरण करावें अत्रप्य तुम कोई नाटक इस चाल का लिखो...।' अन्य ऐतिहासिक नाटकों का मूल उद्देश्य भी यही है।

'महाराणा प्रतापिंह' श्रपने समय का श्रत्यंत लोकप्रिय नाटक रहा है। इसकी लोकप्रियता का सबसे बड़ा प्रमाण यही है कि यह कई बार रंगमंच पर श्रवतित किया गया। पर वस्तु-योजना, नाट-कीय परिस्थितियों की सर्जना श्रादि की हिंग्ड से इसमें कई खामियाँ भी हैं। जैसे, नाटक का दितीय श्रंक किसी भी तरह कथानस्त का श्रंग नहीं हो पाया है। इसके निकाल देने से नाटक में किसी प्रकार की त्रुटि नहीं श्राती। इसी तरह चौथे श्रंक का पहला गर्भा के निर-र्थक है। इस तरह कुछ, न्यर्थ के सर्भा को का समायेश श्रीर भी हुश्रा है।

मूल कथावस्तु के श्रांतिरिक्त, जिसे शास्त्रीय शब्दावली में श्राधि-कारिक कथावस्तु कह एकते हैं, गुलाविद्ध श्रोर मालती का कथानक प्रासंगिक कथावस्तु के रूप में श्राता है। पर यह मूलकथा को गति देने में किसी भी प्रकार सहायक नहीं सिद्ध हो सका है। श्रंत तक इसकी स्वतंत्र सत्ता बनी रहती है। पर मालती श्रोर गुलामसिह के प्रेम-व्यापारों द्वारा नाटकीय वातावरण की रसमय जरूर बना दिया गया है।

चरित्र-चित्रण की हिन्द से सभी प्रमुख पात्र उदास श्रावर्शं प्रमुत करते हैं। महाराणा उत्कट देश प्रेम की बिलवेदी पर श्रपना सब कुछ उत्सर्ग कर देने वाले महापुर्व है। भामाशाह का श्रभूत-पूर्व त्याग हितहास का एक श्रविरमरणीय श्रथ्याय है। गुलाम श्रीर मालती श्रादर्श देशभक्त श्रीर सच्चे प्रेमी हैं। पृथ्वीराज जात्यभिमानी राजपूत है तो श्रक्यर गुण्याही मुसलमान।

भाषा की दृष्टि से सुवलमान पात्र वलीस उद् का प्रयोग करते हैं जो सामान्यतः सामाजिकों को सहज बोधगम्थ नहीं है। हिन्दू पात्रों की भाषा कहीं पर शुद्ध हिंदी है तो कहीं पर बोलचाला की हिन्दी।

अपनी नुटियों के बानजूद भी अपने युग के नाटकों में इसका विशिष्ट स्थान है। लेकिन यहीं पर इस प्रश्न को भी सुलक्षा लेना प्रावश्यक है कि क्या अमिनेय होते पर कोई नाटक उचकोटि का नहीं हो एकता १ अथवा उचकोटि के नाटकों के लिये अभिनेय होना क्या अनिवार्य है १ हस प्रश्न का उत्तर देने के लिए उचकोटिके नाटकों और अभिनेता के सम्बन्ध पर भी विचार कर लेना चाहिए।

प्रथम श्रेणी के नाटक श्रीर अभिनेता के सम्बंध में पूर्व की श्रपेद्धा पश्चिम में ग्रधिक विवाद हुए हैं। स्वयं ग्ररस्तू ने इस विवाद का श्री गरोश किया था। उसने बतलाया है कि दु:खान्तकी का प्रभावीत्पादक ढंग से अभिनय किया जा सकता है, लेकिन अभिनय, वेश-भूपा आदि का दु:खानतकी के औदात्य से कोई सम्बन्ध नहीं है। रंगमंच द्वारा जो प्रभावीत्पादन किया जाता है उसका दायित्व नाटक-कार की अपेका अभिनेताओं पर अधिक है। उसने स्पष्ट स्वीकार किया है कि महान नाटको को रंगमंच पर उतारने की आवश्यकता नहीं है, क्योंकि पहने मात्र से भी वे हमें प्रभावित करते हैं। १७वीं शताब्दी के एक फ्रांसीसी विद्वान दैिंसर ने लिखा है कि रंगमंचीय अलंकति नाटक के जीदर्य में अभिवृद्धि करती है लेकिन स्वयं नाटक को अपने आप में अच्छा अथवा बरा नहीं बनाती। लेसिंग का कहना है कि "There is no real relation between elaborate scenry or splendid theatcical edifices and great drama itself।" लैंब ने तो इससे कहीं आगे बढकर यहाँ तक कह डाला है कि 'महान कृतियाँ रंगमंच पर कदाचित ही उतनी सफ-लता से ग्रमिनीत हो सकती हैं जितनी सफलता से कवि-नाटककार की लेखनी से निर्मित होती हैं। 12

१ डा॰ राघवन के Bhoja's Sringar Prakash, Vol I part I के प्रष्ट ८५ से उद्धत।

Represented as it is written, one discrity always fares

भरत ने ग्रापनी नाट्यशाला में ग्रागिनय के राम्बंध में काफी लंबी चर्चा की है। भारतीय साहित्य परंपरा (योरोपीय साहित्य परंपरा भी इसी के मेल में है) में नाटक को सर्वोत्तम काव्य-प्रकार कहा गया है। वामन इसे 'सर्व विलखित' की संज्ञा देता है। भारतीय श्राचार्यों ने पूर्ण रस साज्ञात्कार के लिये नाटक का श्राभिनय श्रावश्यक माना है। एक विलच्च बात यह है कि नाटक की इतनी प्रशंखा करते हुये भी संस्कृत के आचायों ने इसकी प्रथक श्रेणी न निर्धारित करके इसे काव्य के ही खंतर्गत रखा। इसकी विशेषता प्रकट करने करने के लिए उन्होंने इसके साथ 'हश्य' शब्द श्रवश्य जोड़ दिया है। इ उसे स्पष्ट है कि दृश्य-काव्य में काव्यत्व प्रमुख है श्रीर दृश्यत्व गौख । यहाँ यह ध्यान रखना होगा कि भारतीय श्राचार्यों ने नाटक को सर्वजन सुल्म पंचम वेद माना है। योरोप की भाँति वैयक्तिकता पर यहाँ कभी उतना जोर नहीं दिया गया। रस-चर्वणा तो पूर्ण निध-यिक्तकता पर ही संभव हो सकती है। हश्यत्व को गौण स्वीकार करते हुए भी उसे वहिष्कृत न करना सामूहिक चेतना में उनकी श्रास्था का द्योतक है। योरोपीय विद्वानों की मान्यताओं को स्पष्ट करते हए अभिनय ग्रप्त ने लिखा है कि काव्याभ्यास और प्राक्तन प्राय के बल पर सहदयों को काव्य से ही प्रतीति उत्पन्न हो जाती है। उनके लिए श्रभिनेयता श्रनपेत्रित है।

ऊपर के विवेचन से इस इस निष्कर्ष पर पहुँचते हैं कि नाटक में मुख्य है कान्यत्व अर्थात् विषय-वस्तु । इसकी इस प्रमुखता पर पूर्व और पश्चिम दोनों स्थानों में समान बल दिया गया है । आभि-नेयता की दृष्टि से जुटि पूर्ण होने पर भी विषय-वस्तु की संवेदनीयता के आधार पर किसी नाटक को उच्चकोटि का माना जा सकता है ।

better with the actors.

<sup>---</sup>वही, पृ० ८५ ।

किन्तु इस युग का कोई भी नाटक इस दृष्टि से भी श्रेष्ठ नहीं कहा जा सकता।

#### प्रह्सन

इस काल में प्रहसन काफी संख्या में लिखे गए। सांस्कृतिक दृष्टि से जो संकृति इस समय उपिस्थिति थी वह प्रहसनों की सर्जना के बहुत अनुकृल थी। प्राच्य श्रीर पाश्चात्य संस्कृति, की टकराहट से एक श्रोर जहाँ नय जागरण का श्रालोक फैला वहाँ दूसरी श्रोर भारतीय संस्कृति की रचा का प्रयक्त भी होने लगा। श्रात: तत्कालीन प्रहसनों में नवीन वैचारिक श्रालोक के फलस्वरूप प्राचीन रूढ़ियों, घिसी हुई परंपराश्रों श्रीर श्रम-विश्वासों पर व्यंग्य किया गया तथा समाज के परिपंथियों को प्रहसनों का श्रालंबन बनाया गया। भारतीय संस्कृति की रच्चा के निमित्त पाश्चात्य विचारों के श्रंभड़ में उड़ने वाले लोग व्यंग्य के श्राधार तथा हास्य के पात्र बने। इस काल के लेखकों की जिन्दादिली के कारण भी प्रहसनों की रचना में सहायता मिली।

श्रालंबन की दृष्टि से विचार करने पर इस समय मुख्य रूप से दो प्रकार के प्रहसन लिखे गए। पहले प्रकार के प्रहसनों के श्रालंबन दुए श्रंध-विश्वाधी, रूढ़िवादी, धर्म की श्रोट में श्रपना उल्लू सीधा करने वाले पंडे, पुरोहित, धर्मगुर, वेश्यागामी पुरुष श्रादि श्रोर दूसरे प्रकार के प्रहसनों के मुख्य श्रालंबन हैं पाश्चात्य संस्कृति में खूबे हुए नय शिक्षित। इनके श्रातिरिक्त इन प्रहसनों द्वारा तत्कालीन समाज की कुछ श्रन्य खामियों तथा श्रार्थिक स्थितियों पर भी प्रकाश डाला गया।

देवकी नंदन के 'जयनार सिंह की' का विज्ञापन हैं — 'इस प्रहसन के बनाने और छापने का केवल इतना ही प्रयोजन है कि नौतिहा (अभा) आदि बंचकों की धूर्वता और जो लोग उन पर विश्वास करके वैद्यक शास्त्र को तुन्छ समस्ते हैं उनकी श्रज्ञानता का प्रकाश ोवै। यह बात गुप्त नहीं है कि इस भारतवर्ष में उक्त बंचकों की [ब्टता श्रीर उन पर विश्वास करनहारों की मूर्खता से प्रशिदिन इंतनो जीव नष्ट होते हैं—श्राश्चर्य तो यह है कि बहुत रो पड़े-लिखे ।नुष्य इनके जाल में फॅस जाने हैं, फिर मला वे पढ़ों की कौन कहें। ।धाचरण गोस्वामी के 'तन मन घन श्री गोराई जी के छार्वण' में र्मगुरुश्रों के व्यभिचारों का उद्घाटन किया गया है। वेश्यागामी ा परतिय गामी पुरुषों को एक क्षोर जहाँ हास्य का पात्र बनाया या है वहाँ स्त्री के पातिवत की प्रतिष्ठा भी की गई है। राधाकुष्ण-ास के 'बूढ़े मुँह मुँहासे' में परनारी गमन का दुष्परिणाम चित्रित त्या गया है। 'देशी कुर्तिया विलयती बोल' एक दूसरी धाराका तिनिधित्व करता है जिसमें पाश्चात्य संस्कृति में ढले व्यक्तियों को स्य का श्रालंबन बनाया गया है। इसके निष्कर्ष के रूप में भगवती हता है—'श्रव में कान पेंठता हूँ ग्रपने किए का अच्छा फल या। अब मैं और किसी को अपने लक्ष्के की विलायत भैजना तो र रहा श्रंप्रेजी पढ़ाने तक न कहूँगा (दर्शकगण से) महाराय गण बान, यही तो लड़के को विलायत भेजने का फल है- बीचे पेड़ ल का श्राम कहाँ से हीय-- 'पर यहीं पर नाटक समाप्त नहीं ता। विलायत से लौटे मि॰ सहाय को कुत्ते का मुँह लगाया जाता तथा पारचात्य सभ्यता में पली मिसेज प्रसाद की नाक काट ली ाती है।

इनके श्रितिरिक्त सरकारी श्रहलकारों, पुलिस, पोस्टमीन श्रिति घाँघली को भी व्यंग्य का लक्ष्य बनाया गया है। खड्गबहातुर न के 'भारत श्रारत' श्रीर गोपालराम गहमरी के 'देश दशा' में हैं देखा जा सकता है। श्रोधिकादत्त व्यास की 'देशी घी श्रीर चर्ची' विसायिक कुरूपता का श्रच्छा नमूना है।

इन प्रइसनों में प्रसंगात् कुछ ऐसी वातों का भी संनिवेश हुआ जो तत्कालीन समाज के कुछ अन्य पहलुओं पर भी प्रकाश डालते हैं । उदाहरण के लिए खड्गबहादुर मस के 'भारत ग्रारत' के दो उदरण देखिए। पहले उद्धरण में एक बंगाली वाबू से मनस्ताप का चित्रण है जो श्रपनी वैयक्तिक उन्नति के लिए ग्रपने धर्म ग्रौर भापा को छोड़ देता है—'...(बहुत रोकर गद्गद् स्वर से) हा हम इङ्गरेजी पड़ा। हम किश्चियन बना। हम कोट पतलून पहरा। हम बूट पहर के रोटी खाया। हम बाएडी पिया। हम ग्रपना धर्म छोड़ के ब्रह्मो हुग्रा। हम गवर्नमेंट का शच्चा ग्रुमचितक हूग्रा। हम ग्रंप्रोजों को एतना मदद दीग्रा। हम मोहरानी का प्यारा प्रजा होना माँगा। हम स्वप्न में भी दूसरा राजा का मूख देखना नहीं मांगता। से हमारा ऐसा दशा ह हमारा शब श्रिकार छीना गेग्रा।'

दूसरा उद्धरण उन लोगों के मुँह पर श्राज भी करारा तमाचा जड़ता है जो मीके-बे-मीके विदेशी भाषा बोला करते हैं। इसमें एक बंगाली बाबू को श्रदालत में श्रंग्रेजी बोलते सुनकर श्रंग्रेज मजिस्ट्रेंट गाली देता हुश्रा कहता है—'श्रूथर! हम तुमसे श्रंगरेजी बोलना नई मांगटा। श्रपना मुलक का बोली बोले। श्रपनी भाषा के प्रति इस प्रकार की चेतना सन् १८८५ हैं० में तथा इसके पहले भी दिखाई पड़ती है, पर श्राज भी ऐसे लोगों की कमी नहीं है जिन पर श्रंग्रेज मजिस्ट्रेट की उस गाली का कुछ श्रसर नहीं है।

'श्रिति श्रंधेर नगरी' (१८६५ ई॰) में टके की महिमा का वर्णन करते हुए जातिवाला कहता है---

'लावो हमको एक टका, तुमको अभी बनाचें कका।
एक टके पर छोड़ें जात, कलेवारन घर खावें भात।
एक टके पर आरज होंय, जाति-पांति से खारिज होंय।
टका मिले तो चोरी करें, चाहें नर्क करोरी परें।
माता पिता अह बहनो भैया,सबको बेचा टके सवैया।'

श्राज जिन पूँजीपतियों, सरमायादारों श्रादि के विरुद्ध श्रावाज

उठाई जा रही है उसकी द्वीण ध्विन भारतें वु काल में भी सुनाई पड़ती है। इस काल के प्रहसनों की छानबीन फरने पर समाज विरोधी कार्य करने वाले वही लोग दिखाई पड़ते हैं, जो धनी मानी या जमीन्दार हैं। जमीन्दारों के मनमाने पन का संकेत करते हुए खड़गबहादुर महा ने उन्हें 'वृश्चिक राशिंग का कहा है।

टेकनीक की दृष्टि से इन प्रहसनों का विशेष महस्व नहीं आंका जा सकता पर तत्कालीन समाज की दृष्टि से ये मूल्यवान रचनात्मक कृतियाँ हैं। आगामी युगों के प्रहसनों की इमारतों के लिए ये प्रहसन नींव के पत्थर का काम करते हैं।

#### सामाजिक नाटक

इस काल के सामाजिक नाटकों का केन्द्र-विंदु 'नारी-समस्या' है। नारी-समस्या का अर्थ वर्तमान युगीन मनोवैद्यानिक और आर्थिक समस्या नहीं है। इस तरह की समस्याओं का सिववेश उस समय के नाटकों में हो भी नहीं सकता था, क्योंकि ये समस्याएँ उस युग की परिधि के बाहर आती हैं। तंत्कालीन नाटकों में चित्रित नारी-समस्या के मूल में सुधारवादी दृष्टिकोण है जो मुख्यतः प्राचीन आदशों और नवीन भावनाओं से समस्यात है। प्राचीन आदशों के अनुरूप उनमें पति-निष्ठा की प्रतिष्ठा की गई और नवीन भावनाओं के फलस्वरूप बाल्य वियाह, पर्दापदा आदि का निषेध तथा विधवा-विवाह, स्त्री-शिद्या आदि का समर्थन किया गया। बालकृष्ण मन्न के 'जैसा काम वैसा परिणाम', राधाकृष्ण दास के 'दुःखिनी वाला' आदि नाटक ऐसे ही हैं।

बालकृष्ण के 'जैसा काम वैसा परिगाम' में एक श्रोर जहाँ नारी के पातित्रत्य को रखा गया है वहीं पुरुप के वेश्यागमन का कुपरिणाम भी चित्रित किया गया है। इनके साथ ही नारी जीवन के कतिपय श्रत्य पहलुश्रों को भी उसी के भीतर समेटने का प्रयास हुआ है। 'जैसा काम वैसा परिखाम' की मालती का कथन तत्कालीन नारी जीवन के कतिपय रूढियस्त पन्नों को सामने रखता है-- 'कभी हमसे बोलते नहीं इस बात का हमें कुछ दुख नहीं है जो कुछ बदा था सो भया जी से सुखी रहें जो भावें सो करें...। नारी के समान धिनौना जन्म किसी का न होगा, जिसने पुर्वले में बड़े बड़े पाप कर रखे हैं वही स्त्री का जन्म पाते हैं। पराधीन, तिस पर भी अनेक यातना जैसे पिंजरे में बन्द पखेल हो। सूर्यदेव भी जिसका मुख कभी न देखते हों, न हवा-ग्रंग स्पर्श कर सकती हो वही नारी सती कलावती, पतिवताश्रों में मुखिया समभी जाती है जिसने बाहर कभी पॉवन रखा हो। लिखने-पढ़ने से चरित्र बिगड़ जाता है इस क्रसंस्कार के कारण उन्हें लिखना-पढ़ना नहीं सिखलाया जाता...। त्राठ ही वर्ष से हमें व्याह देते हैं सो भी बिना देखें भाले, बहुधा एक ऐसे के साथ कि जन्म ही नष्ट हो जाता है।' इस उदरण में पर्दा प्रथा, बाल-विवाह, ऋशिक्षा अपादि पर व्यंग्य किया गया है पर अभी नारी की ऐसी स्थिति नहीं कि वह इन परिस्थितियों के प्रति विद्रोह कर एकती। श्रभी उसके जीवन की सार्थकता इसी में निहित है कि 'श्रपना त्रादमी जो तन दे तो तिरिया जात को और चाही का ! उसके समान और भाग्यवान श्रीर कोन होगा।'

मालती का पति भयंकर शराबी श्रीर वेश्यागामी है फिर भी मालती प्राचीन रीति के श्रनुसार उसके प्रति श्रत्यधिक निष्ठावान है। प्रकारान्तर से इस नाटक में जादू-टोना, तंत्र-मंत्र का भी विरोध किया गया है, जिनके चकमें में श्रशिक्षित श्रीर भावुक स्त्रियाँ सहज में ही श्रा जाती हैं।

'दुःखिनीवाला' की खरला अपने भाग्य को कोसती हुई कहती हैं—'हाय! हमारी यह दशा क्यों हुई ? जन्म-पत्र और वाल्य विवाह से! यदि जन्म-पत्र न होता तो क्यों ऐसे मूर्ख से मेरा विवाह होता? यदि बाल्य विवाह न होता तो क्यों न मैं स्वयं अपनी मलाई-बुराई को समक्तकर अपने इच्छानुसार पित करती...।' सरला स्वयं विधवा-विवाह फरने पर प्रस्तुत है। इसके समर्थन में वेद शास्त्र आदि का हवाला देकर वह अपने पद्म को पुष्ट भी करती है। पर रूढ़िगस्त समाज में उसकी दलीलां को सुनने वाला कीन है!

'तुःखिनी बाला' का नाम पहले 'विधवा-विवाह-नाटक' रखा गया था। इसकी नायिका श्यामा शरीर के स्वामाविक धर्म का समु-वित नियंत्रण न कर सकने के कारण प्रापनी सहेली के पर-पुरुष-संबंध के सुकाय को स्वीकार कर लेती है। पर सामाजिक मय की प्रावहिलाना करने की शक्ति ग्रामी नारी में नहीं श्रा पाई थी ग्रौर इसके फलस्वरूप उसे भूण इत्या करनी पड़ती है। किंतु बाद में उस नाटक को किचित् परिवर्तन के साथ दूसरे नाम से प्रकाशित कराया गया। इसमें 'सरला' विवपान द्वारा श्रपनी इहलौकिक लीला समाप्त कर देती है।

एक नाटक को तुरन्त वूसरे रूप में परिवर्तित कर देने के गूल में जो वैचारिक श्रन्तविरोध है उसके विश्लेपण का विशेष महत्व है। 'विधवा विवाह नाटक' में जो यथार्थवादी हिटकोण दिखाई पहता है वह बाद में श्रादर्शवाद में बदल दिया गया है। लगता है कि श्रादर्श श्रोर सुधार के इस युग में घोर यथार्थ के प्रति भी लेखक जागरूक होने लगे थे, पर सामाजिक रूढ़ियों के खुले तिरस्कार की शक्ति उनमें श्रमी नहीं आई थी।

इस परंपरा में श्रीर बहुत से नाटक लिखे गए। पहले ही कहा जा जुका है कि नारी के पातित्रत्य पर विशेष बल देते हुए पर-स्त्री-गमन का निषेप किया गया। भट्ट जी ने 'जैसा काम वैसा परिसाम' के पारंभ में एक संस्कृत श्लोक का पद्यानुवाद करते हुए लिखा है—

> "पर-तिय-गमन' समान, निहं कुकर्म कोड स्नान जग । सुज ज्यों स्रीपण भान, हरत स्नायु यह नरन के ॥"

लाला जवाहर लाल वैद्य ने पर स्त्री-गमन छोड़ने के निमित्त 'कमल मोहिनी भँवर छिंह नाटक' (१८६६ ई०) लिखा। उसकी भूमिका में उन्होंने प्रार्थना की है—'देखिए नव धर्म शास्त्र में यह लिखा है तब तो ग्रापको ग्रवश्य करना चाहिये, क्योंकि यदि ग्राप लोग करोगे तो ग्रापको ग्रव्यंत पुराय होगा ग्रीर ग्रापका यश जगत में फैलेगा, सो ग्राप लोगों को चाहिए कि मेरी इस प्रार्थना को सफल करो कि हम कभी पर-स्त्री-गमन नहीं करेंगे।'

बाबू गोपाल राम गहमरी ने 'विद्या विनोद' में तत्कालीन ख्रनेक सामाजिक समस्याथ्रो को समाहित करते हुए कहा है—'यह नाटक किसी भाषा का ख्रनुवाद नहीं है केवल कल्पना मात्र है। इसमें श्लोक्साई-देवाई पर विश्वास करने वाले, पुत्रोत्पादन की ख्राभिलाषा से दस, पाँच ब्याह कर स्त्रियों का जीवन भार करने वाले, मूर्खों की मूर्खता श्लीर केवल टिप्पणी की तुलना ध्रीर गणना करके ख्रतमेल तथा बेजोड़ ब्याह करने नालों की निष्फलता, वर-कन्या के परस्पर प्रवल ख्रीर उचित प्रेम एवं एक विद्वान ख्रीर नीति निषुण स्त्री की विद्वता से प्रण ख्रीर साहस द्वारा उसके सतीत्व ख्रीर पातिवत धर्म का निर्वाह प्रभृति भली भाँति दिखलाने का उद्योग किया गया है...'

नारी जीवन की समस्यात्रों के श्रीतिरिक्त गो-संकट की श्रावाज भी उठाई गई। गो-संकट को दूर करने के लिए गाय की श्राधिक श्रीर धार्मिक महत्ता का प्रतिपादन किया गया है। भारतेन्दुके 'भारत-दुर्दशा' के मेल .में 'भारतोद्धार', 'भारत छारत,' 'भारत रोधाग्य', 'देश रहा' श्रादि नाटकों की रचना की गई। इन नाटकों का स्वर भारतेंदु के 'भारत दुर्दशा' से भिन्न नहीं है।

#### पौराणिक नाटक

पौराणिक नाटकों की रचना दो हिष्टयों से की गई-एक तो अपने पूर्व पुरुषों की याद दिलाकर प्राचीन गौरव को उद्बुद्ध करने

के लिए और दूसरे पीराणिक चरित्रों के श्राधार पर उच्च गारतीय श्रादशों की पुनः प्रतिष्ठा तथा नवीन युग-चेतना को प्रतिभाखित करने के लिए। प्रथम दृष्टि के अनुसार रामायण महागारत के अनेक श्राख्यानो को नाटक का रूपदिया गया। श्रीनिवास दास का 'प्रह्वाद चरित', शालिमाम के कई नाटक, बालकुष्ण भद्द का 'ब्हजला' भारतीय संस्कृति के गौरय-बोध की हिन्द से लिखे गए हैं, यद्यपि यह हिंद किसी भी रूप में दिखाई नहीं पड़ती है। भट्ट जी के ही दूसरे पौराणिक नाटक 'वेणु संहार' में राष्ट्रीय चेतना आवश्यकता से श्रधिक उभरी हुई दिखाई देती है, जो प्रत्यहा रूप से इतनी समसामियक हो गई है कि पौराणिक वातवारण के मेल में नहीं कही जा सकती। पाचीन आदशों को प्रमुखता देने के लिए 'श्रंजना-सन्दरी' ऐसे पौराणिक नाटको का सुजन हुआ। इसकी भूमिका में लेखक ने जिला है—Since the publication of my primary work 'Shil Sanitri Natika' having found that it has met the appreciation of the men of leading and light as an instructive story for the yong women of India, I have been cherishing innumerable new ideals for the betterment of the moral condition of the fair sex, and in order to lay them before the public in an interesting drama, I have selected this story so that it may be both novelty and didactic'. भावार्थ यह कि भारतीय नारियों की नैतिकता को ऊँचा उठाने के लिए उन्होने नवीन आदशों को प्रस्तुत किया।

नाट्यकला के विकास की इिंहर से भारतेंदु-मंडल द्वारा प्रस्तुत तथा इस मंडल के बाहर के लेखकों द्वारा लिखित नाटकों का विशेष महत्व नहीं है। ये समस्त नाटककार भारतेंदु द्वारा निर्मित राजमार्ग का अनुसरण करते हुए अग्रसर हो रहे थे। बहुत से नाटककारों से तो ठीक ठीक अनुकरण भी नहीं हो सका। विषय-वस्तु की हिन्द से यह समस्त युग पूरी तरह प्रगतिशील कहा जा सकता है। इस युग के नाटकों में युग की राष्ट्रीय, सामाजिक, आर्थिक आदि प्रवृत्तियों का जो आकलन किया गया है वह व्यंग्य, विनोद, करुणा, आशा-निराशा आदि के चित्रण से और भी प्रभावशाली हो गया है। यहाँ यह बात भी कह देनी चाहिए कि इन नाटकों के पीछे जो सोहेश्यता छिपी हुई है वह अनेक स्थलों पर इस तरह स्पष्ट हो गई है कि कोई चाहे तो इन्हें उपदेशात्मक (डाइडेन्टिक) नाटक कह सकता है। उपदेशात्मकता की यह प्रवृत्ति द्विवेदी युगीन नाटकों में स्पष्ट होकर आ गई है।

# प्रसाद : नाटक की नई दिशा

प्रसाद का अगिवर्भाय हिन्दी नाट्य साहित्य में एक नया अध्याग जोड़ता है। उन्होंने हिन्दो-नाटकों का नवीन रोली से शुंगार ही नहीं किया बल्कि उनमें चूतन प्राण-पतिष्ठा भी की। पर वे केवल रौलीगत अगिपचरिकता के कारण नई दिशा के निर्देशक नहीं ठहराए जा सकते। अब तक के हिंदी नाटकों के पात्र नाटककार की छाया गात्र वे, प्रसाद ने उन्हें स्वतंत्र व्यक्तित्व प्रदान किया। अपने नाटकों में प्रसाद ने उन्हें स्वतंत्र व्यक्तित्व प्रदान किया। अपने नाटकों में प्रसाद ने शिल-निरूपण का जो प्रयास किया वह हिंदी नाट्य साहित्य के लिए नई बात थी। हिंदी नाट्य-साहित्य का काफी विकास हो जाने पर भी शील-निरूपण के पुरस्कर्ता के रूप में उनका महत्व सर्वदा श्रन्तुराण रहेगा।

मसाद गहन जीवन हज्या थे, इसलिए नाटकों के बाह्य पक्ष की संवारने में उनका मन उतना न रम संका जितना जीवन की उलक्क-नपूर्ण गहन समस्यात्रों के विश्लेषण में। मूलतः रोमेंटिक होंने के कारण बाद्योपचारों की उपेचा करना उनके स्वभाव के श्रातुक्ष था पर भारतीय संस्कृति के मित ग्राट्टग्रास्था ने उनके रोमानी हिन्टकोण को एक सीमा तक नियंत्रित भी किया। हस्लिए प्रसाद की नाट्य कृतियों का श्राकलन करने के लिए किसी एक सुनिश्चत माप का प्रयोग करना खतरे से खाली नहीं है।

उनके नाटकों की कथावस्तु, चरित्र-चित्रण, रांवाद, श्रभिनेयता श्रादि उनके स्वतंत्र चिंतन श्रीर स्वतंत्र दृष्टिकीण के सूचक हैं। वस्तु-योजना

सामान्यतीं कथा, इतिवृत्त श्रीर वस्तु को समान श्रर्थ में प्रशुक्त

किया जाता है; किन्तु सूक्ष्म हिंड से विचार करने पर तीनो में थोड़ा अर्थ-मेद दिखाई पड़ता है। काल-कमानु लप व्यवस्थित घटनाओं का कथन कथा है, साकां चता की योग्यता इसका अनियार्थ गुण है। इतिवृत्त में तथ्य का कथनमान होता है और इसमें रवार्द्रता नहीं पाई जाती। कथाओं के कालानुक्रम में अपेद्धित परिवर्तन करते हुए उन्हें नये अनुक्रम में बॉधना वस्तु के अन्तर्गत आता है। पर नाटकीय वस्तु-योजना अन्य साहित्य लगे की वस्तु-योजना से बहुत कुछ भिन्न होती है। नाटक हश्य-काव्य है। इसिलए रंग-मंच से पृथक इसकी वस्तु-कल्पना का कोई अस्तित्व ही नहीं हो सकता। कथा-वस्तु को मनोतुक्त लग देने के लिए नाटककार रंगमंचीय सीमाओं को अनिवार्थ लप से हिंड में रखता है।

सस्क्रत के शास्त्रीय ग्रन्थों में नाटकीय वस्तु-विन्यास पर विचार करते हुए उसे कुछ रूढ नियमों में बॉध दिया गया है। कथा वस्तु का दृष्टि से इतिहास को पाँच भागों में बाँटा गयाहै-बीज, बिंहु,पताका, मकरी तथा कार्य; ग्रीर कार्य-श्रांखला की दृष्टि से भी उसके उनने इ। भेद किये गये हैं-शारंभ, प्रयक्ष, प्राप्त्याशा, नियताप्ति श्रीर फलागम। इन पॉच अर्थ-प्रकृतियों और अवस्थाओं के मिश्रण से पॉच सिधयों बनती हैं। विभाजनोपजीयी शास्त्र हार यहीं तक नहीं रुके। उन्होंने चौखठ संध्यंगों और इक्कीस संध्यंतरों की कल्पना की । लेकिन स्वयं सैस्कृत के नाटककारों ने इन बंधनों में बंधना स्वीकार नहीं किया। किसी एक नाटक में इन प्रकृतियों, अवस्थाओं और सिघगों को न पात करने के कारण भिन्न-भिन्न नाटकों रो भिन्न-भिन्न उदाहरण दूँढ़ निकाले गये। इस सम्बन्ध में उपलब्ध सारे के सारे शास्त्रीय उदाहरस ले-दे कर 'रलावली' ग्रौर 'वेणीखंहार' के हर्द-गिर्द चक्कर काटते रहते हैं। महनारायण ने 'वेणीसंहार' में पास्त्रीय वस्तु-विन्यास को व्यवादारिक रूप देने का प्रयास अवश्य किया है, किन्तु सिदांतों की टूस-ठॉस नाटकीय वस्तु-योजना को बहुत कुछ विशृंखल बना देती है। ध्वन्यालोक-कार ने अपनी स्ततंत्र विचारणा के अनुसार रस की अपेद्या के लिए ही संधि-संध्यंगों की योजना का उल्लेख किया है । कहने का तात्पर्य यह है कि कोई अष्ठ नाटककार इन बधनों का स्वीकार नहीं कर सका। जब संस्कृत के नाटक इस साँचे में अपने को नहीं ढाल सके तब हिन्दी-नाटकों पर इसका आरोप जबर-दस्ती नहीं, तो और क्या है ?

नाटकीय वरतु-योजना में यवनानी अन्विति जयी को खोजना कम आमक नहीं है। जिस तरह अर्थ प्रकृतियाँ, अवस्थाएँ और संधियाँ शास्त्रानुमोदित का में संस्कृत नाटकों में एक स्थान पर नहीं मिल पातीं उसी तरह यवनानी नाटकों में अन्विति-त्रथी का नियमानुसार समावेश नहीं हा सका है। मोल्टन ने इसके सबंध में लिखा है कि तीन प्रसिद्ध अन्वितियों के सिद्धांत ही नहीं बल्फि उनका खडन भी काफी धित गया है । सत्रहवीं शताब्दी ईस्वी में यूरोप में जब राजनंत्र का जोर बढ़ा तब नाटकों की अन्विति-त्रयी पर पर्याप्त जोर दिया जाने लगा। किर तो इसका आतंक ऐसा बढ़ा कि वोल्टेयर तक, जो कहियों और जर्जर परंपराओं का कहर विरोधी था, आगिजात संदर्यशास्त्रीय कहियों (Aesthetic conventions) का बरावर समर्थन करता रहा। उसकी हिट में शेक्सपियर में एक विशेष नाट-किय प्रतिमा थी, लेकिन शिल्प-विधान के विचार से वह केवल

१. सन्धि सन्ध्यंगघटनं रसाभिव्ययस्यपेत्तया । न तु केवलया शास्त्र-स्थिति संपादनेच्छया ॥

<sup>—</sup> ध्वन्यालोक, तृतीय उद्योत, का॰ १९ २. "As to the famous 'three unities', not only the principles themselves but even refutation of them has now pecome obsolete."

<sup>-</sup>Shakespeare: A Dramatic Artist, E. 88

गँवार था। पर यूरोप की रोमेंटिक साहित्य-घारा में बहुत-सी पर-पराभुक्त साहित्यक रूढ़ियाँ (conventions) अपने आप बह गयी। भारतीय साहित्य-शास्त्र की रूढ़िबद्धता के मूल में भी अनेक प्रकार के सामाजिक प्रभाव कियाशील रहे हैं। एक समय की इन रूढ़ियों के आधार पर प्रसाद के रोमेंटिक नाटकों का आकलन करना अपने आप में एक असंगति है।

किसी प्रकार की रूढ़िबद शास्त्रीय यांत्रिकता को आलोचना-तमक मान स्वीकार कर लेने पर आलोचक अपने पाडित्य को अब्छी तरह उमार देता है, लेकिन वह रचनागत वैशिष्ट्य की गहराई में नहीं पैठ पाता। इसलिए एकेडेमिक आलोचना के खूँटे में न बॅध कर यदि आलोचक स्वतंत्र विचारणा से काम लेता है, तो बहुत-कुछ अपने चितन को भी अभिन्यक्त करने में समर्थ होता है।

वस्तु-पोजना नाटक का बाह्य ढाँचा श्रथवा यांत्रिक विधान नहीं है। यह नाटक की संपूर्ण बोहिक प्रक्रिया का श्रविच्छेद्य श्रम है। इसके द्वारा नाटक की सारी घटनाश्रों, किया-च्यापारों, नाटकीय स्थितियों (Dramatic situations) को इस प्रकार नियोजित करना पड़ता है कि उसकी प्रभावान्तित में किसी प्रकार का विद्येप न पड़े। नाटक के चिरिशों का वस्तु-विन्यास से बड़ा घनिष्ठ संबध है। एक श्रोर वहाँ पात्रों के क्रियात्मक प्रतिघात से कथावस्तु गति- श्रील होती है, वहाँ वूसरी श्रोर वस्तु-जन्य स्थितियों (situations) से पात्रों का चरित्र निर्मित होता है। यदि इन तथ्यों को ध्यान में रख कर वस्तु को ठीक ढंग से नियोजित नहीं किया जाएगा, तो नाटक बहुत कुछ शिथिल श्रीर विखरा-निखरा दीख पड़ेगा।

बस्तु-योजना की दिष्ट से नाटककार को कथानक-योजना, व्यापारान्विति छौर गतिशीलता पर विशेष ध्यान देना पड़ता है। नाटक में प्रासंगिक कथावातु हो नियोजना इस तरह होनी चाहिए कि वे श्राधिकारिक कथावस्तु के श्रानित्रार्य ग्रंग बन कर उसे गति

प्रदान करें। श्राधिकारिक कथावस्तु श्रंगी है श्रीर श्रन्य कथाए श्रंग। इस श्रंगांगि भाव से वक्र गति से चलते हुए कथानक को एक लय मिल जाती है। जिन नाटकों में केवल इकहरी कथा होती है उपकी ऋजुता में भी एक सगीतात्मक उतार-चढ़ाव दिखाई वेता है। व्यापारान्वित में घटना, हश्य ग्रीर किया तीनी का समावेश होता है। बेमेल घटनात्रों, जल्दी-जल्दी परिवृतित होने वाले हश्यो श्रीर असंबद क्रिया-ज्यापारों की श्रवतारणा नाटकीय शिल्प श्रीर विषय-वस्तु को असंतुलित बना देती है। रंगमंच पर इनके सार-सॅमाल का कार्य ग्रीर भी जटिल हो जाता है। एक घटना रो दूसरी घटना का श्राविमीन, या उनका प्रत्यज्ञ अथना परोज्ञ संबंध-स्थापन. किया-किया की एकसूत्रता, घटना और किया के बीच कार्य-कारण का प्रकृत लगाव, नाटक की प्रभावान्विति में एघनता और पूर्णता ले थाते हैं। नाटक का प्रत्येक हर्य, प्रत्येक श्रंक श्रवाग-श्रवण गतिशील होता है. श्रीर समग्र रूप से नाटक की गति का श्रविच्छेदय श्रंग होता है। एक लहर है तो दूसरा उसका कंपन; एक वीणाजन्य रागिनी है, दूसरा उसकी भंकति; एक संगीत की कोगल तान है तो दूसरा स्वर लहरी; एक बरसात की माड़ी है तो दूसरा उसकी लघु ब्दें। अनावश्यक दृश्यों की योजना नाटक की गति अवस्य कर देती है। इसलिए एश्य-संकलन में नाटककार की संग्रह श्रीर त्याग का विशेष ख्याल करना चाहिए। वस्तुतः वया हर्म, वया श्रंक, क्या घटना, क्या कार्य, सभी धात-प्रतिधाल द्वारा नाटक को गति प्रदान करते हैं। भाग्य-विडवना, आश्चर्य-तत्त्व, मोइबिंदु आदि के उपयोग से भी नाटक की गतिशील बनाया जाता है। आगे इम इन्हीं तत्त्वों को दिन्ट में रखते हुए प्रसाद के प्रमुख नाटकों की वस्तु-योजना पर विचार करेंगे।

'जनमेजय का नागयज्ञ' प्रसाद का एकमात्र पौराणिक उपन्यास है। इसका फलक काफी विस्तृत है। सम्पूर्ण विस्तृति को रंगमंच

पर उतार लेने की आकांजा नाटकीय वस्तु-योजना को त्रुटिपूर्ण बना देती है। जातीय संघर्ष का विस्तार उपन्यास की निर्वन्ध सीमा के अधिक उपयक्त है। इस नाटक की प्रासंगिक कथा-नागों वी कथा-पारस्परिक बातचीत श्रीर गुन्त पड्यन्त्रों के रूप में द्वितीय श्रांक के कई दृश्यों तक फैली हुई है, किन्तु जनमेजय की स्रोर से नागों के विरोध का कोई स्पष्ट निर्देश नहीं मिल पाता। इससे कथा-वस्तु में श्रंगांगि भाव नहीं आ सका है। फिर नागों के प्रतिरोध का श्रेय जनमेजय को उतना नहीं है, जितना उत्तक के प्रतिशोधात्मक संवेगों को । इससे नाटकीय गति में श्रारोह-श्रवरोह की स्वामाविकता कम हो गयी है। दामिनी श्रीर उत्तंक की कथा मुख्य कथा-बस्तु को आगे बढ़ाती है। किन्तु दामिनी को बहुत दूर तक घछीटने से किसी नाटकीय प्रयोजन की सिद्धि नहीं होती। इस नाटक की अधिकांश घटनाएँ ग्रीर किया-व्यापार किसी प्रमुख व्यापार की श्रीर उन्मुख नहीं दिखाई पड़ते। चरमा का नागकुल से चले जाना, पुन: जनमेजय के यहाँ अपमानित होना, दामिनो का उत्तक पर मोहित होना, श्रादि घटनाश्रों का किसी केन्द्रीय व्यापार से श्रनिवार्य सम्बन्ध नहीं है। न तो इनसे श्रपेद्धित नाटकीय कियाएँ ही पादुर्भत हुई हैं। ग्रातः नाटकीय गतिशीलता में ये रोड़े का काम करती है। सरमा जातीय निरादर श्रोर श्रपमान का घ्ट पी कर भी मानसिक संतुलन कभी भी नहीं खो पाती। इस तरह नाटककार एक महत्त्वपूर्ण नाटकीय स्थित (Situation) का चतुपयोग नहीं कर पाता है। मिंग् कुंडल प्राप्त करने के लिए उत्तक की इत्या करने की तज्ञक की चेष्टा का परिणाम नागयज्ञ है। इस घटना का इस नाटक में सबसे श्रधिक नाटकीय महत्व है, लेकिन श्रन्य घटनाएँ इससे श्रन्छी तरह बंध नहीं पायी है। इस घटना को सर्वाधिक महत्व पात होने के कार्या ब्रह्महत्या की घटना अपने में जड़ हो गयी है। इस घटना से मनसा के मानसिक उद्देलन का सम्बन्ध स्थापित न करना नाटकीय

स्थिति (Situation) की उपेद्धा का सूचक है। तपोवन के अनेक हर्य, व्याय-जनमेजय की वार्ता आदि के अनावश्यक जोंद्र कथा को बहुत-कुछ पंगु बना देते हैं। अत में व्यास की अवतारणा द्वारा नाटक की जो परिसमाप्ति की गयी है, उससे नाटकीय 'क्लाइमेक्स' बहुत कुछ निष्मम हो गया है।

'अजातशत्र' प्रसाद का पहला महत्वाकां ज्ञापूर्ण ऐतिहासिक नाटक है। इसमें द्खरी तरह का (राजकीय) संवर्ष है। यह संवर्ष जातीय-संघर्ष की भाँति व्यापक नहीं है। अतः यह अपेचाकृत अधिक नाटकीय विषय बन सका है। किन्तु इसकी कथा-वस्तु भी अपेन्तित ढंग से गंफित नहीं हो पायी है। बिंबसार के पारिवारिक कलह की कहानी आधिकारिक कथा-वस्तु है। इसका केन्द्र मगध है। अन्य दो प्रासंगिक कथात्रो-प्रसेनजित श्रीर उदयन से संबद्ध-के केन्द्र क्रमशः कोशल ग्रीर कीशांबी हैं। मगध श्रीर कोशल के कथानक एक दूसरे से कई दृष्टियों से सम्बद्ध हैं। दोनों राज-परिवारों में वैवाहिक सम्बन्ध होने के कारण मगध की घटना से कोशल का प्रभावित होना स्वाभाविक है। मगध की घटना को श्रामे बढ़ाने में कोशल की कथा का पूरा योग मिला है, लेकिन प्रासंगिक कथा-वस्तु आधिकारिक कथा-वस्तु पर इस तरह हाबी हो गयी है कि प्रासंगिक कथा-वस्तु स्त्राधिकारिक कथा को स्नप्रदस्थ-सी कर देती है। शैलेन्द्र की प्रणयलीला को इतना तूल न दे कर यदि अजात-शत्रुको उचित महत्व दिया गया होता तो यह त्रृष्टि न आपाती। उदयन और मागंधी सम्बन्धी कथा से नाटक की रोचकता तो बढ गयी है, लेकिन मुख्य कथा को किसी भी अर्थ में यह आगे नहीं बढाती। ऐसी स्थिति में इस कथा की व्यर्थता स्वयंसिद है। गौतम श्रीर श्राम्रपाली की ऐतिहासिक घटना को समिलित करने का लोभ नाटकीय वस्तु-योजना के लिए घातक सिद्ध हुन्ना है।

इस नाटक में मागंधी श्रीर शैलेन्द्र का रोमांस प्रमुख व्यापार

से एकदम अलग है। इससे नाटक की गतिशीलता में भारी अवरोध आ गया है। बाजिरा के प्रति कारायण की प्रेम-भावना भी अशक्त और किया-हीन हे। कोशल की कथा को मिल्लका गतिशील बनाती है और मगध की कथा को देवदत्त। विरोधी पात्रों की सर्जना द्वारा नाटक में गत्यात्मक वकता आती है। मिल्लका के गरिमामय महान् व्यक्तित्व से टकरा कर बंधुल, दीर्थ कारायण और कोशल के राजकुमार को जो मार्ग मिलता है उससे नाटक तेजी से परिसमाप्ति की और बद्दता है। लेकिन मिल्लका के चरित्र पर अत्यधिक ध्यान केन्द्रित करने के कारण नाटककार अपनी मूल योजना से बहुत दूर जा पड़ा है।

श्रपनी कतिपय त्रुटियों के बावजूद भी 'स्कन्दगुप्त' का वस्तु-विन्यास अन्य बडे नाटकों की अपेता कहीं अधिक संघटित श्रीर सुसंबद है। आधिकारिक और प्रासंगिक कथाओं को इस प्रकार समन्वित किया गया है कि न तो वे बिखर सकी हैं श्रीर न कोई कथा किसी पर हाबी हो पायी है। मालवा से संबद्ध कथा प्रमुख-कथा का अविच्छेद्य अंग हो गयी हैं और प्रमुख कथा को आगे बढ़ाने में पूरा पूरा योग देती है। इस कथा में ही ऐसे उपकरणों की योजना की गयी है, जो स्कन्दगुग्त के वैयक्तिक जीवन की बड़ी ही मनोरम भाँकी प्रस्त्रस करते हैं। शेवसपीयर के कतिपय नाटकों में वैयक्तिक किया-ज्यापार व्यापक सामाजिक महत्त्व के कार्यों की सुब्टि करते हैं। इसे आलोचकों ने Enveloping action कहा है। यहाँ पर राष्ट्रीय कार्यों को प्रमुखता दी गयी है श्रीर उस सिलसिले में वैयक्तिक जीवन के विभिन्न पच्चों को भी अन्छी तरह उभार दिया गया है। इस नाटक में ऐतिहासिक तथ्यों श्रीर मानवीय संवेदनाश्रों का जो नीर-सीर मिश्रण हुआ है, उससे सामाजिकों का सवेगान्मक अनुकूलत्व (Emotional responsive) यहन में ही प्राप्त हो जाता है। 'स्कन्दराप्त' की श्रिधिकांश घटना-भृंखलाऍ प्रमुख व्यापार से इस प्रकार संबद्ध हैं कि केन्द्रीय कार्य से उनका साध्य और साधन का सम्बन्ध स्थापित हो जाता है। कुसुमपर में चलने वाले समर्त्त पड्यन्त्र स्कन्दगुप्त के राष्ट्रीय और वैयक्तिक जीवन में अनेक प्रकार के आरोइ और अवरोइ ले आते हैं। स्कन्द और विजया का प्रथम साज्ञातकार भी एक ऐसी घटना है, जिससे अन्य बहुत-सी घटनाएँ और कियाएँ प्राहुर्मृत होती हैं। 'स्कन्दगुप्त' का नाटकीय वस्तु-विन्यास विजया और देवसेना के वैयक्तिक चरित्र से इस तरह अगुरासित है (यद्याप यह अनुसासन थोड़ा-बहुत शिथिल हो गया है) कि उससे राष्ट्रीय महत्व के कार्यों पर भी प्रभाव पड़ता है।

इस नाटक में पूर्वा-पर सम्बन्ध भी काफी गठा हुन्ना है। प्रथम श्रंक में जिन घटनाश्रों श्रीर कियाश्रों का उल्लेख किया गया है वे परवर्ती घटनात्रों और कियात्रों से श्रभिन्न रूप से जुड़ी हुई हैं। मातु-गुप्त का प्रसंग, सिंहल के युवराज का प्रवेश, मुद्गल की चारित्रिक कल्पना, चतुष्पथ के पास ब्राह्मणों और बौद्धों का वाक्युद्ध नाटक की गति में विचेष डालते हैं। लेकिन इस तरह के अनावश्यक स्थल इस नाटक में अपेदाकृत कम हैं। शतिपाकृत (Supernatural) तत्वी के श्राधार पर इसमें जिस रहस्यमयता की स्रांष्ट की गयी है, वह तत्कालीन धार्मिक विश्वासी श्रीर ऐतिहा के सर्वधा श्रनुतृल है। नाटक को गति प्रदान करने में भी इन तत्वों का अपयोग किया गया है। नाटकीय गति के लिए जिस आकरिमकता का सन्विश इस नाटक में किया गया है, वह आज के यथार्थवादियों की टिष्ट में बहुत श्रीचित्यपूर्ण नहीं मानी जाती। लेकिन इसके द्वारा नाटकीय प्रवाह में गत्यात्मक मोझ ले थ्राने में लेखक की क्रशलता सराहनीय है। देचकी की इत्या के अवसर पर स्कन्दगुप्त की आक्रासिमक उपस्थिति भटार्क के षड्यंत्र को विफल बनाती है और इस घटना के आ घात से नाटक में नयी स्थितियाँ और नये मोड़ आते हैं। दो विरोधी मनो-वृत्तियों वाले पात्रों की टकराइट से नाटक को जो गतिशीलता मिली

है, उसमें गहरी मनोवैशानिकता भी विखाई पड़ती है। कथावस्तु को गरवातमा बनाने वाले गहन अन्तर्द्वां की सुष्टि जितनी सफलता से इस नाटक में की गयी है, उतनी इनके अन्य नाटकों में नहीं दिखाई पड़ेगी। विजया का अन्तर्द्वन्द्व केवल मानसिक स्तर तक ही सीमित न रह कर विविध प्रकार की व्यवहारिक कियाओं तक फैल जाता है। उसका व्यवहार स्कन्दगुप्त को आश्चर्यचिकत और भटार्क को भयंकर प्रतिशोधी बना देता है। नाटकीय गति की हष्टि से विजया की अवनारणा देवसेना से अच्छी बन पड़ी है। कुमा की घटना इस नाटक में परिवर्तन-विंदु उपस्थित करती है और नाटक दुःखान्त पर्यवसान की ओर शीघतापूर्वंक मुझ जाता है। बाद में उसे सुखान्त बनाने के प्रयास में भारतीयता का आग्रह ही समक्तना च।हिए।

श्रपने कथानक के विस्तार-भार से बो(भल 'चन्द्रग्रत' सुसंबद्ध नहीं हो पाया है। प्रसाद के नाटकों में, कुछ लोगों के विचार से. यह सर्वोत्तम नाटक है; लेकिन आवयविक आन्वित ( organic unity ) की दृष्टि से यह ग्रत्यधिक बिखर गया है। गांधार तथा उसके पारवीवर्ती प्रदेश में घटने वाली घटनाएँ - ग्रांभीक का षडयन्त्र. सिकन्दर का आक्रमण, पर्वतेश्वर का विरोध, मालवां और खुद्रकों की पराक्रमपूर्ण वीरता आदि एक इकाई के अन्तर्गत आती हैं। मगध के नंदबंश के अन्मूलन की कहानी से प्रथम कहानी प्राय: असंबद है। अलग-अलग इन दो स्थानों के परिज्यास संघर्षों को किसी एक केंदीय राधर्प में अन्तर्भक्त नहीं किया जा सका है। विशाखदत्त के 'सुद्रा-राज्य , डी० एल० राय के 'चन्द्रगुप्त' में सिकन्दर के आक्रमण की कथा गृहीत नहीं हुई है। त्रात; उन नाटकों के वस्तु-विग्यास में विश्रृङ्खलता नहीं श्रायी है। लक्ष्मीनारायण मिश्र ने श्रपने नाटक 'वितस्ता की लहरें' में सिकन्दर के ब्राक्रमण की कथा ग्रहण की है श्रीर मगध की कथा छोड़ दी है। इसके फलस्वरूप उनकी वस्तु-योजना में विचेप नहीं पड़ने पाया है। प्रसाद ने मगध और गांधार

में चलने वाली कथा श्रो का चाणक्य श्रीर चन्द्रगुप्त के व्यक्तित्वों द्वारा एकस्त्रता प्रदान करने की चेष्टा की है, किन्तु यह एकस्त्रतः जीवनी-परक उपन्यासों की विशेषता है, नाटकों की नहीं। 'शेखर: एक जीवनी' की घटनाएँ शेखर के व्यक्तित्व से बंधी रहने के कारण ही श्रीपन्यासिक मानी जाती हैं। फिर भी कुछ श्रालोचक घटनाश्रों की पारस्परिक-श्रसंगद्धता देख कर इसकी श्रीपन्यासिकता पर प्रश्नवाचक चिह्न लगा देते हैं।

इतने विशाल नाटक की घटनात्रों स्त्रीर क्रिया-व्यापारी की श्रन्वित न मिलने से स्थान स्थान पर नाटकीय गति में भारी श्रवरोध उत्पन्न हो जाता है। प्रथम अंक की न्यापक घटनाएँ और क्रियाएँ द्वितीय श्रंक के व्यापारों से पूर्णतया संबद्ध नहीं की जा सकी हैं। दूसरे आक के बाद एक कथा समाप्त हो जाती है, तीसरा आंक दूसरे अक से जिस तंतु से जुड़ा हुआ है वह अस्यंत दुर्वेल है। दूसरे श्रंक के विदेशी आक्रमण की कोई नाटकीय प्रतिक्रिया तीसरे अंक पर नहीं हो पाती। तीसरा श्रंक श्रपने श्राप में गतिशील श्रीर पूर्ण है, किन्तु जहाँ तक चौथे अंक से सम्बन्ध की बात है, वह गतिशुन्य और जड़ हो गया है। तीसरे अन में दूसरी स्वतंत्र कथा पुनः समाप्त हो जाती है। ऐसी स्थित में चौथा खंक अनमेबित और व्यर्थ प्रतीत होता है। 'स्कन्दराप्त' में व्यक्तिगत प्रेम-व्यापारों को सामाजिक महत्व के कार्यों से जोड़कर नाटक में जो रसात्मक प्रगाद्ता, श्रन्विति श्रीर गत्यात्मकता ले श्रामी गमी है, वह 'चन्द्रगुप्त' में नहीं दिखाई पड़ती। श्रलका का देश-सेविका का रूप इतना श्रिषक उभार दिया गया है कि उसकी नारीजनोचित सरसता बहुत कुछ कुत्रिम हो गयी है। कार्नेलिया की स्रष्ट एक ऐतिहासिक माँग की पूर्ति करती है, किन्तु नाटकीय गति की दृष्टि से उसका विशेष महत्व नहीं आँका जा सकता। मालविका का मूक बिलादान ग्रौर कल्याणी की निरीइ ग्रात्म-त्राहुति के सम्बन्ध में भी बहुत कुछ वही बात कही जा सकती है। यद्यपि चार्यावय भ्रीर

सुवासिनी की प्रेमासिक बहुत कुछ श्रोपचारिक प्रतीत होती है, फिर भी निटकीय वस्तु-योजना श्रोर चरित्र-निर्माण की हिन्द से 'चन्द्रगुप्त' में श्राकस्मिकता का बाहुल्य नाटकीय हिन्द से बहुत रलाध्य नहीं ठहराया जा सकता।

वस्तु-विन्यास की हब्दि से प्रसाद की अन्तिम नाट्य-रचना 'श्व-स्वामिनी' काफ़ी अच्छी बन पड़ी है। 'श्रुवस्वामिनी' के तीनों अंक अपने में पूर्ण और गतिशील तो हैं ही, एक दूसरे से कारण और कार्य के रूप में भी संबद्ध हैं। प्रथम श्रंक की प्रतिक्रिया के रूप में द्वितीय श्रंक श्रीर द्वितीय श्रंक की प्रतिक्रिया के रूप में तृतीय श्रक की योजना नाटक को समप्रतः गतिपूर्णं बना देती है। 'शु बस्वामिनी' का शकराज द्वारा माँगा जाना, रामगुप्त के साथ उसका शक-शिविर में जाना, सिंहासनारोहण के लिए परिषद की मंत्रणा ऐसी घटनाएँ है, जो अनेक किया-व्यापारों से सहज रूप से संबद्ध हैं। जहाँ प्रसाद के श्रन्य नाटकों में उनके गीत नाटकीय वस्तु-स्थिति में थोड़ा-बहुत निःसंग होने के कारणवस्तु-योजना में अधिक सहायता नहीं पहुँचाते, वहाँ 'शुवस्थामिनी' में कोमा का प्रसग वस्तु-निन्यास में क्या योग वेता है, यह विचारणीय है। कोमा की कहानी नारी-समस्या को बल देती है, शकरान के चरित्र पर प्रकाश डालती है, प्रेम की वेदी पर बलि चढ़ कर एक अवसादपूर्ण वातावरण की सुन्दि करती है, किन्तु वह बस्तु-विन्यास का ऋनिवार्य ग्रंग नहीं बन पायी है। फिर भी इस नाटक का वस्तु-विन्यास इतना गठा हुआ है कि नाटकीय प्रभावान्विति में किसी प्रकार की कभी नहीं आती।

प्रसाद के नाटकों की वस्तु-विन्यास-सबंधी जिन त्रुटियों का उल्लेख ऊपर किया गया है, उनसे नाटकीय ढाँचे में शिधिलता और विशृङ्खलता दिखाई पड़ती है, लेकिन इनके श्राधार पर उनकी महत्ता का श्राकलन नहीं किया जा सकता। रोक्सपीयर के नाटको की वस्तु-योजना-परक त्रुटियों का कम उल्लेख नहीं हुया है। फिर भी उसकी

ऊँचाई तक अन्य नाटककारो की रचनाएँ नहीं पहुँच पायी। प्रसाद के कुछ परवर्ती नाटकाओं में वस्तु-विन्याय-संबंधी श्रुटियाँ नहीं दिखाई पडतीं लेकिन फिर भी वे प्रसाद के समकत्त नहीं रखे जाते। प्रसाद की सहज गंभीरता से अभिमंडित नाटकीय परिवेश, अपूर्व रसामही-चेतना का सिववेश तथा गुण-दोष-समन्वित आरोह-अवरोहपूर्ण मांसल चरित्र-निर्माण उनके नाटकों को आज भी अप्रतिम बनाए हुए हैं। यदि उनके नाटकों में वस्तु-विन्वास-संबंधी श्रुटियाँ न होतीं तो निश्चय ही उनके नाटकों का और भी गीरवपूर्ण स्थान होता।

#### चरित्र-चत्रिण

प्रसाद आधुनिक साहित्य के अप्रांतिम सर्जनात्मक प्रतिभा थे। इनकी सर्जना का उत्कृष्टतम रूप चरित्रगत विशेषताओं के उत्पाटन में दिखाई पड़ता है। अभी तक हिन्दी-नाटकों के चरित्रों को स्वतंत्र व्यक्तित्व नहीं मिल पाया था, वे नाटककारों के व्यक्तित्वों से चिपटे रह गए थे। प्रसाद ने पहली बार उन्हें व्यक्तित्व प्रदान किया। उन्होंने अपने पात्रों को अविक से अधिक सहानुभूति दी और उनके अन्तर्देन्हों और बाह्य संघपों को अत्यन्त मार्मिक हंग से चित्रित किया। कहीं पर इनके चित्रों की रेखाएँ खूब पुष्ट और उमरी हुई हैं जो पात्रों की सहमातिस्द्रम मंगिमाओं को व्यक्त करने में पूर्ण समर्थ हैं और कहीं रेखाओं के इल्के स्थां से पात्रों की सम्पूर्ण भावुकता को कुशलतापूर्वक श्रंकित किया गया है।

इनके नाटको के पात्रों को घीरोदात्त या घीरोद्वत के बँधे बंधाए स्थ्ल मार्गो से नहीं नापा जा सकता ग्रीर न मानव, दानग आदि के कटघरे में ही डाला जा सकता है। अपर-अपर से एक विशेष ढंग के दिखाई देने पर भी वे परम्पराभुक्त मान्यताग्री श्रीर नाटकीय सिद्धान्तों का स्रतिकमण कर जाते हैं। श्रतः उनका उचित स्थान निर्धारित करने के लिए उनकी विविध परिस्थितियों तथा उनके प्रति

उनकी मनोवैज्ञानिक प्रतिक्रियात्रों की जाँच करनी पड़ेगी। उनके नाटक्षिय पात्रों की सामान्य विशेषतात्रों को देखते हुए सुविधा की हिण्ट से उन्हें कतिपय श्रेणियों में रखा जा सकता है—(१) महत्वा-कांची पार्च (१) राष्ट्रीय एकता ग्रीर स्वतन्त्रता के लिए सब कुछ उत्सर्ग कर देने वाले छी-पुरुप (३) कूट के ग्राचार्य (४) भारतीय ग्राध्यात्मकता के प्रतीक महात्मा ग्रीर मुहूष (५) भारतीय नारीत्व का प्रतिनिधित्व करने वाली करुण-तितिच्चा की जीवंत मूर्ति नारियाँ (६) श्रमेक गुण समन्वित श्रपनी परिस्थितयों में दूरने ग्रीर निर्मित होने वाली ख्रियाँ श्रीर (७) संगीत की ग्रंतिम लहरदार तान छोड़ जाने वाले गीतिमय नारी पात्र।

### महत्त्वाकांची पात्र

'राज्य श्री' का विकटघोष, 'श्रजातशत्रु' के कुणीक (श्रजातशत्रु) श्रीर विच्छक; स्वन्दगुक्त का भटार्क—सभी महत्वाकां ज्ञी पात्र है। ये सभी जीवन में ऐश्वर्य, वैभव, शक्ति श्रीर प्रतिष्ठा प्राप्त करना चाहते हैं। इनके लिए वे समस्त सम्बन्धों, उपकारों श्रीर नैतिक मानो की श्रवहेलना करने में कुछ भी संकोच नहीं करते। महत्वाकां ज्ञा इनके जीवन का साथ है, इसे प्राप्त करने के लिए वे किसी भी साधन का उपयोग कर एकते हैं। ये मनोवैज्ञानिक शर्थ में अहंवादी (egoist) नहीं हैं। महत्वाकां ज्ञाकी मृगतृष्या उन्हें एक के बाद दूसरे पड्यन्त्रों श्रीर साहसपूर्ण कार्यों में संसंग्र रखती है।

उपर्युक्त पात्रों को महत्वाकां ज्ञा-युक्त बनाने का बहुत कुछ दायित्व उनकी वैयक्तिक ग्रोर सामाजिक परिस्थितियों पर भी है। वुद्धि ग्रीर ग्रवस्था की ग्रपरिपक्वावस्था में ही प्रवच्या ग्रहण करने के कारण शांतिदेव (विकट घोष) ग्रपनी ऐहिक कामनात्रों से विरक्त नहीं हो सका था। उस पर बलात् लादी गई प्रवच्या उसे छुछ ही दिनों में ग्रपस हो गई। ग्रपनी उपेद्या करने वाले ससार की उपेद्या

करने का दृढ़ निश्चय उसे डाक़ बना देता है। अजातशत्रु को इस भयानक दिशा में ले जाने का श्रेय उसकी माता छलना की है। विरुद्धक से उसकी माँ ने कहा था—'महत्वाकांचा के प्रदीस अग्निकुंड में कूदने को प्रस्तुत हो जाओ, विरोधी शक्तियों का दमन करने के लिए काल स्वरूप बनो, साहस के साथ उनका सामना करो, फिर या तो तुम गिरोगे या वे ही भाग जायँगी'। प्रसेनजित् का शक्तिमती को दासीपुत्री कह कर अपमानित करना विरुद्धक में एक कूर प्रतिशोध मर देता है। माता का आहान सुनकर वह अधिक देर तक कोशल में नहीं एक एका। सम्राट से समज्ञ भटाक के जपर जो व्यंग्य वास्य बरसाए गए उन्हीं से प्रतिहिंसा की कृत्या उत्पन्न हुई। अनंतदेवी और विजया के संपर्क ने उसकी महत्वाकांचा की अभि में आहुति का कार्य किया।

इन महत्वाकां बी व्यक्तियों में सामान्य समता होने पर भी इनके लक्ष्य मिन्न मिन हैं। शांति देव (विकटघोष) क्य और वैभव की चका-चींध में आत्मविस्मृत होकर अपनी अकिंचनता के प्रति विद्रोही बन वैठता है। राज्यश्री की रूपासक्ति उसमें क्रूरतापूर्ण राष्ट्रिकता मर देती है। उसके रूप की मंगकर जपटों में जलता हुआ विकटघोप अनेक भयानक कार्य करता हुआ विखाई पड़ता है। रूप की मदिरा से विवेक भ्रष्ट डाक् के रूप में जधन्य से जधन्य कार्य करने में उसे विपाद के स्थान पर हर्प का अनुभव होता है। धर्म और शांति के नाम पर वह कहता है—'मूर्ख शांति को मेंने देखा है, दिन्नों के भीख माँगने में। ''धर्म को मैंने खोजा—जीर्ण पत्रों में, पंडितों के मीख माँगने में। ''धर्म को मैंने खोजा—जीर्ण पत्रों में, पंडितों के कृट तर्क मे, उसे विलखते पाया। मुक्ते उसकी आवश्यकता नहीं।' उद्याम काम-वासना मनुष्य के जीवन को कितना उलट-पलट सकती है, विकटघोष इसका जीवित उदाहरण है। उन्नयन के अभाव में अनियंत्रत और अनवस्ब गित से वह अपनी दिशा में दोड़ता

चला जाता है। मानवीय विकास के सरलतम सिद्धान्तों के अनुसार एक सीमा पर साधन स्वयं साध्य हो जाता है। ऐसी स्थिति में विकट-घोप को इत्याओं में, रक्तपात में, एक अद्भुत आनन्द आने लगता है।

### **অ**जातशत्र

प्रतिष्ठा, पद, राज्य-मर्यादा के प्रति तीव श्राकां चा श्रजातशत्रु को महत्त्राकां ची बनाती है लेकिन श्रपनी श्रांतरिक दुवंलता श्रो के कारण वह पूर्ण रूप से इस श्रेणी में नहीं श्रा पाता। वास्तव में खलना श्रपनी महत्त्राकां चा श्रोर देवदत्त श्रपनी ईव्या जन्य भावना को श्रजातशत्रु के माध्यम से प्रतिफलित देखना चाहते हैं। इनकी गहन छाया श्रो में उसका व्यक्तित्व पनप नहीं सका है। श्रजातशत्रु के उत्तर श्रीर श्रोद्धत्य का जो संस्कार पड़ा है उसे छलना श्रोर देवदत्त श्रीर भी पुष्ट बनाते हें। लुव्धक की चमडी उपेड़ने की उसकी बाल-मनोवृत्ति बाद में पुष्ट होकर प्रजा के प्रति श्रपरूप उद्गार प्रकट करने के लिए उसे विवश करती है। काशी के विद्रोह का समाचार सुनकर वह कह उठता है—'प्रजा भी ऐसा कहने का साहस कर सकती है। चीटी भी पंख लगाकर बाज के साथ उडना चाहती है। राजकर में न दूगा। यह बात जिस जिहा से निकली, बात के साथ बह क्यो न निकाल ली गई। …'

उसका श्रादर्श-पून्य श्रात्म-केंद्रित जीवन श्रपने ममत्व को श्रपनी मा श्रीर श्रपने निःशक्त सहयोगियों तक ही सीमित रखता है। बहन पद्मावती की श्रवमानना, पिता विवसार श्रीर सीतेली माँ वासवी का श्रकारण तिरस्कार महात्मा गौतम के प्रति श्रिशिष्ठता उसके श्रमुचित सस्कार श्रीर त्रुटिपूर्ण शिक्षण के परिणाम है। मिल्लका के व्यक्तित्व से टकराकर वह दुधर्ष श्रीर कीधांध सर्प सहसा शांत हो जाता है। फिर छलना के उसका देने से युद्ध के लिए सन्नद्ध हो जाता है। सशक्त व्यक्तित्वों से टकराता हुआ उसका दुवंल व्यक्ति गेंद की तरह उधर से इधर क्रीर इधर से उधर् टकराता फिरता है। इस तरह स्वतंत्र विचारणा से शून्य क्रीर व्यक्तित्व की रिक्तता से पूर्ण क्रीजात-शतु नायत्व की प्रतिष्ठा नहीं कर पाता।

#### विरुद्धक

शांतिभिन्नु की भांति विरुद्धक सच्चे ग्रार्थ में महत्वाकांन्ती है, वर्ष ग्रांतिभन्नु की भांति परावलंगी, श्रात्म-केंद्रित ग्राहंवादी (egolst) नहीं है। वह भयानक सहती, ग्रात्मिनर्भर ग्रीर ग्रापने भाग्य का ग्रापने ग्राप नियामक है। विरुद्धक शांतिभिन्नु ग्रीर ग्रापनाश में कई ग्रांविभिन्नु को रूप ग्रीर वैभव के लिए विकट्योध डाकू बनना पड़ा तो विरुद्धक को बहुत छुछ उसी कार्य के लिए श्रीलेन्द्र डाकू की भूमिका में उतरना पड़ा। एक संसार से उपेद्धित है तो दूषरा पिता से तिरस्कृत। प्रतिशोध की भावना से दोनों ग्रोत्में तो ते सुकरा पिता से तिरस्कृत। प्रतिशोध की भावना से दोनों ग्रोत्में न डाक्स सकी ग्रीर न विरुद्धक मिल्लिका के रूप-लावण्य को भूल सका। ग्रान्तरात्र की माता छलना ग्रीर विरुद्धक की माता शांकिमती ग्रापने ग्राने पुनों को महत्वाकांन्ती बनाती हैं। दोनों ग्रापने पिता के विरुद्ध हैं। समानधर्मी होने के कारण युद्ध-नेत्र में दोनों की संधि हो जाती हैं।

इन समस्त समानताश्रो के होते हुए भी विषयक न तो शांतिभिन्तु है श्रोर न श्रजातशत्रु। शांतिभिन्नु को भाँति सच्चे श्रर्थ में महत्वा-कान्ती श्रोर विकट साहसी होते हुए भी उसके उद्देश्य श्रोर कार्य-पदित भिन्न हैं। शांतिभिन्नु की श्रिकंचनता उसमें जिस भयंकर ग्रंथक श्रोर श्रविवेक की सृष्टि करती है, वह विरुद्धक में उतनी मात्रा में नहीं दिखाई पड़ती। श्रजातशत्रु की भाँति वह व्यक्तित्व शून्य, परावलंगी श्रीर खोखले श्रहंकार से पूर्ण नहीं हैं। उसमें श्रदम्य साहस, सहद श्रात्मनिर्मरता श्रीर श्रक्षिण संकल्प-शक्ति है। श्रजात- शत्रु श्रीर विश्वक की परिस्थितियों में भी श्रंतर है। श्रजातशत्रु अपने पिता से रारलतापूर्वक सिंहासन प्राप्त कर लेता है श्रीर किर समस्त राजकीय शक्तियों का उपयोग श्रपनी माता की महत्त्वकां की पूर्ति श्रीर श्रपने श्रहं की हुटि में करता है। किंतु प्रसेनांजत् दूमरी धालु का बना है। वह विश्वक को लांबित, श्रपमानित श्रीर निवंशित करता है। विपम परिस्थितियाँ विश्वक को कमठ श्रीर उद्योगशील बनाती हैं। वह किसी श्रन्य व्यक्ति का मुखापेसी न होकर श्रपने बाहुनल से स्वत्व प्राप्त करना चाहता है। इस लक्ष्य की पूर्ति के लिए वह कोशल के सेनापित बंधुल को श्रपनी श्रोर मिलाना चाहता है, किंतु कृतकार्य नहीं होता। किर श्रजातशत्रु को श्रपना माहरा बनाकर वह श्रपना कार्य सिद्ध करना चाहता है। श्रजातशत्रु को श्रपना मोहरा बनाकर वह श्रपना कार्य सिद्ध करना चाहता है। श्रजातशत्रु को स्वत्व देती है।

श्यामा श्रीर विष्द्रक की प्रण्य-लीला नाटक की गतिशीलता भले ही श्रवष्ट्र करती हो, लेकिन विषद्धक के चारित्रिक उद्घाटन में यहायता ही पहुँचाती है। श्यामा के सौन्दर्य की ऊष्मा ने विष्द्रक को बहुत से हिंस कार्यों से विरत्त कर दिया, विष्ट्रक के साहस्विक कार्यों के बीच यह श्रस्थायी शांति का समय दिखाई पड़ता है। उसे श्यामा का ऐकांतिक प्रण्य, मादकता पूर्ण यौवन, श्राच्य विश्वास प्राप्त होता है। लेकिन महत्वाकांद्वा कोमल से कोमल संबंधों का तिरस्कार श्रीर श्रात्मीय से श्रात्मीय व्यक्तियों का विश्वास-मर्दन करती हुई श्रपने गंत्र तक पहुँचने का प्रयास करती है। श्यामा का गला घोटने के पूर्व शैलेन्द्र में एक द्वाल्क वेदना प्राद्धभूत होती है, लेकिन उसके प्रतिशोध की दावामि से वह श्रद्धती नहीं बच सकी। महत्त्वाकांक्षा का पागलपन मनुष्य से क्या नहीं करा सकता ?

श्यामा की प्रख्य-भावना का तिरस्कार करके भी विश्वक मिल्लिका के प्रति अपने प्रेम-भाव को विस्मृत न कर सका। मिल्लिका ने उसे निःस्वार्थ भाव से जीवन-दान दिया लेकिन विषयक उसका गलत ऋर्थ लगाना स्वाभाविक था। ऋततोगत्वा निर्धिका के तपःपूत व्यक्तित्व से प्रभावित होकर श्यामा को अपनाने के लिए भी सबद होता है, लेकिन श्यामा स्वतः प्रस्तुत न हो सकी।

#### भटाक

भटाक की महत्त्वाकां हा। पूर्वोक्त अन्य पात्रों की महत्त्वाकां दात्रों से भिन्न स्तर की है। उसकी महत् श्राकांचा भी खारे नैतिक श्रीर अन्तर्देयिक्तिक मानो को कुचलती हुई अपने साध्य को प्राप्त करने के लिए ध्वंसात्मक सावनी का उपयोग करती है, किंतु वीच-वीच में उसका अन्तःकरण उसे रोकता-टोकता चलता है। कुछ समय कं लिए वह अपने दुष्कृत्यों पर पश्चाताप करता हुआ वदना से विकल हो उठता है। लेकिन अन्तरात्मा की पुकार के अनुकुल कार्य करने के जिए वह सन्नद्ध नहीं हो पाता। श्राखिर श्रंत:करण की यह शित्वक प्रवृत्ति उसके जीवन को देश-हित की श्रोर मोड़ने में शकल होती है। विकटधोप ऐसा वर्बर और आततायी का दिवाकर भिन के उपदेश से पुनः प्रमन्या ग्रह्या करना स्थाभाविक नहीं प्रतीत होता। इस प्रसग को समाप्त करने के लिए यह श्रमनोवैशानिक कल्पना की गई है। मिललका के सम्पर्क मात्र से विचयक के स्वशाव का परिवर्तन भी कुछ इसी प्रकार का है। किंतु भटार्क का अपने ध्वसोन्मुख कायों से विरत होकर देशोद्धार के कार्य में उल्लासपूर्वक जुट जाना उसकी श्रात्मभर्त्वना श्रीर श्रात्मजानि का परिचाम है।

भटार्क गुप्त-साम्राज्य का श्रत्यन्त पराक्रमशील श्रीर शीर्यवान सेनानी था। साम्राज्य के श्रन्य श्रिष्ठकारियों के न चाहते हुए भी श्रनतदेवी की कृपा से उसे महाबलाधिकृत का उच्चें पद मिल गया था। श्रनंतदेवी के प्रति कृतज्ञ होने के कारण उसके जीवन की बूसरी श्राका हुई पुरगुप्त को राजाधिराज के पद पर प्रतिष्ठाधित

करने की । इसके लिए उसने अनेक जघन्य कार्य किए ।
महाराजियराज कुमारादित्य की हत्या, महादेवी देवकी के वध का
नीचता पूर्ण असफल पड्यन्त्र और देवसेना को स्मशान-भूमि में
कापालिक के हाथ बलि चढ़ाने का खिडत प्रयास—उसी के कार्य
थे। गुत सम्राट के सामने उस पर जो व्यग्य-वर्षा की गई, उसने उसके
हृद्य में प्रतिहिंसा को जो विष-बीज बोया वह अनंतदेवी की कृतज्ञता
और विजया के प्रतिशोध के खाद-पानी से निरंतर बढ़ता गया।
स्कन्दगुत की सदाशयता और उपकार की अबहेलना करके उसने
कुभा के बाँध के साथ ही गुत-साम्राज्य की रीढ़ भी तोड़ दी।

जैसा ऊपर कहा जा जुका है भटार्क का ग्रंतः करण उसके दुष्कभों की मर्ल्सना बराबर करता रहा। पृथ्वीसेन ग्रोर महाप्रतिहार की श्रात्महत्या के उपरांत वह कहता है—'परत भूल हुई। ऐसे स्वामिभक्त सेवक।' स्कन्दगुप्त से उपकृत होने के ग्रनन्तर जब प्रपंचबुद्धि के प्रपच में पड़कर वह पुन: दुरिभर्संधि में लिप्त होता है तब उसकी ग्रन्तरात्मा बोल उठती है—'पाप-पंक में लिप्त मनुष्य को छुद्दी नहीं। कुकर्म उसे जकड़कर ग्रपने नागपाश में वाँध लेता है। दुर्भाग्य!' कुमा की विभीषिका से ग्रात्म-विज्ञुब्ध होकर ग्रपने को धिक्कारता हुन्ना कहता है—'ऐसा वीर, ऐसा उपयुक्त ग्रीर ऐसा परोपकारी सम्राट! परत गया। मेरी ही भूल से सब गया।' ग्रपनी मां के प्रति गहरा ममत्व रखता हुन्ना भी वह ग्रपनी महत्त्वाकांचा के ग्रागे उसकी ग्राज्ञा ग्रीर भत्ती को श्रनसुनी कर देता है।

## छलना, शक्तिमती सुरमा अनंतदेवी श्रीर विजया

छलना श्रीर शक्तिमती नीयत से महत्त्वाकांची हैं, किंतु शक्ति श्रीर योजना की कभी के कारण उनकी सीमाएँ संकुचित हो गई हैं। राज्यश्री की सुरमा श्रपनी महत्त्वाकांचा के यशीभूत होकर कभी देवसुत श्रीर कभी विकटधोप की वासना की पूर्ति करती रहती है। श्रनंत-

देवी की महत्त्वाकांचा 'स्कन्दगुप्त' के सारे घटना वकीं, पड्यन्त्रीं श्रीर कथानक-विकास का केन्द्र-विन्दु है। वह अपना कार्य सिंद्ध करने के लिए परिस्थितयों के अनुकूल कियाशील होने में अत्यंत पद्ध है। कुमारगुप्त यौवन से भरी क्षनंतदेवी के इशारों पर नाच रहे थे। भटार्क को ग्रागामी खड-प्रलय के लिए प्रस्तुत करना उसके बाँए हाथ का खेल था। भटार्क के लिए वह बहुत दिनो तक शनवूभ पहेली बनी रही। भटार्क उसके संबंध में कहता है-प्यक दर्भेंग नारी हृदय में विश्व-प्रहेलिका का रहस्य-बीज है। आह कितनी साहसशीला स्त्री है ! देखूँ गुप्त साम्राज्य की कुंजी यह किथर घुमाती है।' यह अच्छी तरह जानती है कि भटार्क को अपनी ओर मिलाना कितना जरूरी है। इसके लिए वह कभी अपने उपकारों का स्मरण दिलाती है श्रीर कभी प्रपचलुद्धि की श्रितिमानवीय शक्ति से उसे श्राश्चर्य से श्राभिभूत कर देती है। छियों के दैन्य श्रीर श्राँस् की शक्ति का भी उसे पूरा भरोसा है। समय पड़ने पर वह इसका अवलंब भी ग्रहण करती है। विजया को अपने पद, प्रतिष्ठा श्रीर अधिकार के बल पर वह सहज में आतंकित कर देती है। भटार्क, स्कन्दगुष्त त्रावि की कमजोरियों का उसे पता है और उससे वह लाभ उठाती है। प्रसाद के नारी पात्रों में इतना पड्यन्त्रकारी ख्रीर क्रूर कोई छान्य पात्र नहीं है। अपने वृद्ध पति क्रमारादित्य के प्रति उसके मन में तिनक भी दया की भावना नहीं है, हासोन्मुख गुण्त साम्राज्य के प्रति कोई ममत्व नहीं है। यहाँ तक कि पुरगुप्त उसकी महत आकांक्षाओं का एक हथियार मात्र मालूम पहता है।

विजया की मनोव्रित्, मानसिक स्थिति, दृष्टिको स्, आशा-आकां जा का अध्ययन उसे महत्वाका जी सिंद करता है। स्कन्दगुष्त ऐसे उदासीन और कर्मेंड राष्ट्रसेवी को भी आकृष्ट करने वाला रूप और यौवन उसे प्राप्त है। प्रकृति ने उसे अपार सीन्दर्य और पिता ने अतुलधन दिया है। इन दोनों का उपयोग वह अपनी महत् आकां जा

की सि्द्धि में करना चाहती है। स्कन्दगुष्त के प्रति उसके अनुराग के मूल में स्कन्दगुष्त का युराजल और उसके भावी जीवन की रंगीन कल्पना निहित है। देवमेना के सामने अनजान में वह अपने मन की आन्तरिक बात कह उठती है—'एक युवराज के सामने मन ढीला हुआ, परतु में उसे कुछ राजकीय प्रभाव भी कह कर टाल दे सकती हूं।' चक्रपालित की आर आज्ञ क्र होने पर देवसेना उसके मन की बात ताड़ जाती है और कह देती है कि 'तुम समम्मती हो कि वह महत्त्वाकां ही है।' भटार्क गुष्त-साम्राज्य के महावलाधिक्कत के पद पर नियुक्त है और साथ ही प्रख्यात वीर भी है। विजया निस्संकोच उसका वरण कर लेती है। यद्यांप भटार्क के वरण के मूल में देवसेना के प्रति उसको गलत धारण की प्रतिक्रिया है तथापि ख्यां महत्त्वाकां क्षी भटार्क का व्यक्तित्व कम महत्त्व नहीं रखता। यह आत्मकेंद्रित नारी अन में देशसेवा की आड़ में स्कन्द को खरी-दना चाहती है, किंतु यह आत्म-प्रवंचना स्वयं उसको समाप्त कर देती है।

मनोवैद्यानिक दृष्टि से वह दुर्वल भाष्ठिमतापूर्ण (Sentimental)
नारी है। यह भाव-गत दौर्वस्य (Sentimentality) उसके समस्त
व्यक्तित्व का ग्रिमिन्न ग्रिंग हो गया है। भटार्क के वरण तथा
श्रित में स्कन्दगुष्त को धन से क्रग करने का दुस्साहस इसी
मनोवृत्ति का फल है। लेकिन जहाँ तक ग्रिपने धन की रज्ञा का प्रश्न
है वह विणक वर्ग का पूर्ण प्रतिनिधित्व करती है। यहाँ पर उसका
भाष्ठिकता पूर्ण दौन्दर्भ कुछ भी काम नहीं कर पाता।

लपगर्विता मागंधी की महत्त्वाकांची प्रवृत्ति ने उसे जो लप दिए उन्हें उसी के मुख से सुनना श्रिषक श्रम् छा है—'वाहरी नियति! कैसे-कैसे दृश्य देखने में श्राए—कभी वैलों को चारा देते-देते हाथ नहीं थकते थे, कभी श्रपने हाथ से जल का पात्र तक उठाकर पीने से संकोच होता था, कभी शील का बोक एक पैर भी महल के वाहर चलने में रोकता था और कभी निर्लं ज गिएका का आमोद मनोनीत हुआ—अपनी परिस्थिति को सयत न रखकर व्यर्थ महस्थ का दोंग मेरे हृदय ने किया, काल्पनिक सुख-लिप्सा में पड़ी—उसी का परिणाम है। स्त्री-सुलभ एक स्निग्धता, सरलता की मात्रा कम हो जाने से जीवन में कैसे बनावटी भाव आ गए।

मातृभूमि के उद्घारक पात्र स्कन्दगप्त

प्रसाद पराधीन भारत के हृदय की प्रत्येक धड़कन पहचानते थे और इसके अर्थ को ठीक ढंग से न्यक्त करने के लिए उन्होंने उत्कर्पम्लक ऐतिहासिक चरित्रों का एजन किया। रकन्दगुप्त मूलतः राष्ट्र का सैनिक और रक्त है। उसे गुप्त-साम्राज्य के नष्ट होने की उतनी चिंता नहीं है, जितनी आर्य-राष्ट्र के ध्वस्त होने की। उसका सारा आयोजन, किया-प्रणाली, तिपुल संघर्ष उसे एक कर्मठ कित्र निस्पृह राष्ट्रीय सैनिक (नेता) सिद्ध करते हैं। महत्त्वाकां का हसे खू तक नहीं गई है। इसके विपरीत वह अपने अधिकारों के प्रति उदायीन प्रतीत होता है, क्यों कि अधिकार-मुख मादक और सार हीन है। इससे ज्यकि अपने को नियामक और कर्चा समक्तने लगता है। अधिकार-मुख की मनोवैज्ञानिक खामियों को देखकर उसके प्रति निर्शित हो जाना उसकी मानसिक निर्मित (mantal make up) की विशेषता है। गुप्त साम्राज्य के उत्तराधिकार का अस्थिर नियम भी उसकी इस दार्शनिक उदासीनता का एक कारण है।

लेकिन यह उदासीनता देश के प्रति उसके कठोर कर्त्तव्यों में नाधक नहीं बन पाती। बल्कि अधिकारों के व्यामोह में न पड़कर और भी तलरता के साथ वह आर्य-राष्ट्र की रज्ञा में जुट जाता है। सारे देश की आँखें इस निःस्वार्थ-कर्मी, वीर और पराक्रमी सेवक की ओर लगी रहती हैं। बंधुवर्मा स्कन्द की आर्यावर्त का एकमान

आशास्थल श्रीर उसी के कल्याण में आर्यराब्द्र का त्राण मानला है। मात्रुपते, शर्वनाग, पर्णदत्त, चक्रपालित सभी उसी की ग्रोर ग्राँख लगाए हुए हैं। यहाँ तक कि विदेशी धातुसेन की दृष्टि में भी वह 'त्राशा का केन्द्र ध्रवतारा' है। 'रहन्दगुप्त' मालव में मूर्धानिषक्त होने पर अपने राष्ट्रीय दृष्टिकोगा को व्यक्त करता हुआ कहता है---'श्रार्थं ! इस गुरु भार उत्तरदायित्व का सत्य से पालन कर सकूँ, श्रीर द्यार्य राष्ट्र की रहा में सर्वस्य अर्थण कर सक्, स्राप लोग इसके लिए भगवान से प्रार्थना कीजिए छोर छाशीर्वाद दीजिए कि स्कन्दगुप्त श्रपने कर्त्तव्य से, स्वदेश सेवा से, कभी विचलित न हो ।' ग्रप्त साम्राज्य को भी वह हरा भरा देखना चाहता है। किंतु उसकी क्रियात्मकता का मूलस्रोत देश-प्रेम है, साम्राज्य-प्रेम नहीं। भटार्क से इसीनिए उसने कहा था--'मटाकं यदि कोई साथी न मिला तो साम्राज्य के लिए नहीं जनमभूमि के उद्धार के लिए मैं अकेला युद्ध करूँगा।' साम्राज्य सं विरक्त होते समय भी वह देश की दुर्दशा के प्रति लोगों को सावधान करता है। वह अपने एकाकीपन पर जुड़्ध होकर मातुभूमि को विस्मृत नहीं करता। उसका ग्रात्मबल, स्वावलम्बन समस्त श्रापत्तियों के विरुद्ध उसे श्रक्ता खड़ा रखता है। यदि वह चाहता तो अर्थ पिशाच हुणों को धन देकर देश की रज्ञा कर सकता था, क्योंकि उसे विजया का रल-मंडार प्राप्त हो गया था। परन्त यह नैतिकता के विरुद्ध था। अपने को बेच कर साम्राज्य की रहा करना उसका श्रिमप्रेत कभी भी नहीं रहा।

स्कन्दगुप्त के देवीपम ख्रादर्श, उदात्त नैतिक मान्यताएँ, श्रीर महान ख्रीदार्थ द्याद गुणो ने भटार्क ऐसे प्रवल प्रतिपची को प्रायश्चित करने के लिए बाध्य किया। लेकिन राजनीति के चेत्र में उसके ये ही गुण उसकी असफलतात्रों के लिए भी उत्तरदायी हैं। एच पूछिए तो अपने सदाचारों का वह स्वयं शिकार हो गया। यदि आंतरिक विद्रोह में योग देने वाले देश-द्रोहियों को प्रारम्भ में ही वह खरी तरह कुचल देता तो कुभा की दर्दनाक घटना न घटती। भिंछ उसकी राजनीतिक अधफलताऍ उसकी चारित्रिक सफलतां भी की कोटि में ही परिगणित की जॉयगीं।

माता के प्रति असीम श्रद्धा, विजया के गरे थीवन श्रोर गादक सौन्दर्य के प्रति सहज श्रामिक तथा देवमेना के तपःपूत श्रानी-पचारिक प्रेम के प्रति कत्तवर्य-पूर्ण क्कान उसके वैयक्तिक जीवन की पूर्ण काँकी प्रस्तुत करती हैं।

स्कन्दग्रम के साथियों में ग्रम-साम्राज्य का वृद्ध रोनापति पर्यादत्त विजली की भाँति चमककर ग्रापनी कौध की ग्रामिट छाप छोड जाता है। कतिपय रेखाओं द्वारा इसका पूर्ण चरित्र श्रंकित कर खेलक ने एक भाव-प्रवर्ण छुशल शिल्पी होने का अञ्छा परिचय दिया है। कुमा की दुर्घटना के बाद विपर्यस्त देश को संघटित करना उसके चरित्र की सबसे बड़ी विशेषता है। इस श्रनुभवी सेनापति को जन-वल में श्रद्धर श्रास्था है। वह जानता है कि श्रवशिष्ट सैन्यवल से विदेशियों को निष्कारित करना टिटिइरी का पैरी के बल आकाश थामना है। इसलिए वह जनता संभीख मागता है--प्रासी की भीख- 'मुक्ते जय नहीं चाहिए भीख चाहिए। जो दे सफता हो अपने प्राया, जो जनमभूमि के लिए उत्सर्ग कर सकता हो जीवन वैसे वीर चाहिए, कोई देगा भीख में ।' देश-मिक्त की बिल-वेदी पर त्रात्माहुति देने वाला बंधुवर्माराष्ट्रका विनादामका सवक है। कवि मातृगुप्त श्रपनी कविता से देश में प्राच फूक देने का कार्य करता है। इन सभी देशभक्तों के ऋगूल्य राह्योग संस्कन्दगुप्त हुणों को पराजित करने में समर्थ हो सका।

#### चासक्य

चार्णक्य का चरित्र प्रसाद की सर्वोत्क्विष्ट सुष्टि है। इतना सराक्त व्यक्तित्व, हद् इच्छा-शक्ति, ग्रदम्य उत्साह तथा प्राराणवत्ता अन्यत्र नहीं मिलेगी। लेकिन चाण्क्य वेचारे को ब्राह्माण्डव के आच्छा देन कर ढककर आलोचकों ने उसे बहुत कुछ तेजहत कर दिया है। चन्द्रगुप्त के शब्दों में वह आर्य-साम्राज्य का निर्माण-कर्चा है। उसका ब्राह्माण्डव राष्ट्र की शुभ-चिता में निहित है क्योंकि एक जीव की हत्या से उरने वाले तपस्वों बोद्ध आर्यावर्त की रह्मा में असमर्थ थे। देश के कल्याण के लिए अनेक खड-राज्यों को मिटाकर वह एक लोकप्रिय किंतु शक्तिशाली केन्द्रीय राज्य-सत्ता की स्थापना करना चाहता था। सिंकदर जैसे आकामक के समझ देश में एक-स्त्रता की स्थापना चाण्यत्य का असाधारण व्यक्तित्व ही कर सकता था। नंद की सभा में उसका अपमान तो एक निमित्त वन गया।

सिहरण को मालव श्रोर मागध का मेद मिटाकर श्रायांवर्त का नाम लेने का उपदेश देना, तक्षािला के गुरुकुल में ही यवनो की गतियिधि के प्रति जागरूक रहना, पर्वतेश्वर को श्रपनी श्रोर मिलाने का उपक्रम करना, मालवों श्रोर लुदकों की विखरी सैन्य शक्तियों को चन्द्रगृप्त के सेनापित्व में रखना उसकी कृटिनीतिज्ञता श्रीर श्रप्रतिम प्रतिभा श्रीर विशाल श्रायोजन के प्रमाण हैं। इन समस्त श्रायोजनों के मूल में विदेशियों को देश से बाहर खरेड़ना श्रीर एक केन्द्रीय व्यवस्था की स्थापना एक ही सिक्के के दो पहलू हैं।

चाराक्य के विचार सुल के हुए और मेधा अत्यंत तीक्ष्ण और परिपक्ष है। वह आत्यांतिक रूप से आत्मिवश्वासी और सतर्क है। सुवासिनी के प्रति उसके मन में कोमल भावना की संनिहिति बहुत कुछ औपचारिक हो गई है। वस्तुतः वह लौहस्तम्म के समान अप्रणात, अनगूक पहेली की भाँति रहस्यमय, विपिन्नियों के लिए यमराज की तरह कूर और निर्दय है। उसके शब्दकोश में असंभव शब्द का कहीं पता नहीं है। उसकी प्रतिशा है कि 'दया किसी से न मार्गूगा, और अधिकार तथा अवसर मिलने पर किसी पर नहीं। में

प्रस्तय के समान श्रवाध गित श्रीर कर्त्तंच्य में इन्द्र के वृज्ञ के समान भयानक बनुंगा। निरीह कल्याणी की श्रास्महर्त्या पर उसका यह कहना कि 'चन्द्रगुप्त श्राज तुम निष्कंटक हुए' निष्टुरता की चरम सीमा है। कुमुम की तरह कोमल श्रीर संगीत की तरह मधुर मालविका को बिलवेदी पर चढ़ा देना चाण्य परी श्रद्भुत व्यक्ति का ही कार्य है। 'चाण्य सिद्ध देखता है, साधन चाहे करेर ही हो।' कर्त्तंच्य-कठोर कर्त्तंच्य के पालन में भावावेग को नध् कोई स्थान नहीं देता—यहाँ तक कि चत्रगुप्त के रावेगो को भी बह बार बार चोट पहुँचाता है। उसके कार्य करने की एक विशेष प्रणाली है जिसकी प्रखरता में कोमल भावों के कमलतंतु हिन्न-मिन्न हो जाते हैं।

वह अपने प्रवल प्रतिद्वंदी राच्य की कमजोरियों को, चन्द्रगुप्त की भावकता पूर्ण प्रयुत्तियों को, कार्नेलिया की आन्तरिक अभीज्या को अच्छी तरह जानता है। उपयुक्त अवसर पर सभी से काम निकालता है। लेकिन चाणक्य के कंकाल में जो दिव्य-ज्योति दिखाई पड़ती है उसकी चमक से चंद्रगुप्त के पात्रो की आंदों कप जाती है, पाठक भयमिश्रित आरचर्ग से उसके रहस्यपूर्ण व्यक्तित्व के देखते रह जाते हैं। कर्तव्य की कठोरता से प्रदीप चाणक्य का व्यक्तित्व हमें प्रेरणा देता है, बल देता हे, भाग्यवाद के विपरीत कर्मवाद में विश्वास जगाता है। उसके प्रति पाठकों के मन में आदर, प्रतिष्ठा आदि उच्च भाव जागरित होते हैं, किन्तु सहानुभूति नहीं उत्पन्न हो पाती। वह स्वयं सहानुभृति से घृणा जो करता है।

### चन्द्रगुप्त मीर्थ

चंद्रगुत बात्र तेज से संबंधित, रण्कुणल, स्वावलंबी छीर श्रातम-सम्मान से छोत-प्रोत है। जिस समय श्रायांवर्त विदेशियों से विमर्दित श्रीर श्रान्तरिक विग्रहों और श्रव्यवस्थाश्रों से जर्जर हो रहा था उस समय चाण्यय की देखरेख में चन्द्रगुत ने जो साहस श्रीर पराक्रम दिखाया उससे वह अत्यंत उच्चकोटि का देश-सेवक सिद्ध होता है। देश की केचकर और अपने सम्मान को उकराकर स्मार्थ-सार्थना उसका अमीष्ट नहीं है। इसलिए सिकदर की अयाचित सहायता वह उकरा देता है। विदेशियों की रण्यनीति से परिचित होने के कारण वह भारतीय युद्ध-प्रणाली में भी परिवर्तन करता है। उसके जीवन का एक बहुत बड़ा धेय है यवनों को देश की सीमा के बाहर हटाना। वह सिंहरण से कहता है—'यवनों को यहाँ से हटाना है, और उन्हें जिस प्रकार हो भारतीय सीमा के बाटर करना है। इस्तिए यानु की नीति से ही युद्ध करना होगा।'

नाणक्य के दूर होने पर श्रोंग सिंहरण का पत्र प्राप्त होने पर उसका हात्र-तेज दिगुणित हो जाना है श्रीर यह श्रकें विदेशियों को निष्का- सित करने के लिए चल पड़ता है। चाणक्य के सर्व-प्राप्ती व्यक्ति की छाया उसे कुंठित नहीं कर पाती। प्रसाद के श्रन्य नाटकों की भाँति इसके जीवन में भी कई प्रेमिकाएँ श्राती हैं—यह इसके जीवन का कोमल पद्म है। त्याग, ह्मा श्रादि श्रायोंचित गुण से भी यह सपन्न है। किर भी स्कन्दगुप्त के चरित्र की भाँति इसके चरित्र में उनार- चढ़ाव नहीं दिखाई पड़ता, इसलिए इसके चरित्र में थोड़ी-बहुत एक- रसता भी श्रा गई है।

चन्द्रगुरत का श्रिभिन्न एखा सिहरण श्रानन्य देश भक्त, वीर श्रीर कुराल मैनिक है। सिहरण की प्रेमिका श्रीर बाद में पत्नी श्रालका देश की स्वतंत्रता का फंडा फहराने वाली नायिका के रूप में श्रीपक चित्रत हुई है। इसिलए उसके चिर्म के स्त्रीय को देखने का कम श्रावसर मिल पाता है। इतिहास प्रसिद्ध पौरव वीर, जिसने एक वार श्रालचेन्द्र को भी युद्ध का पाठ पढाया था, प्रसाद की राहानुभूति नहीं प्राप्त कर सका है। श्रापने स्वामी तथा गगध के प्रति श्रावचल मिक्क रखने वाले मुद्राराच्यस का राच्यस यहाँ कठिनाई से पहचाना जाता

है। 'मुद्रा-राज्ञस' का राज्ञस यहाँ श्राकरठ मदिरा में छूना हुन्या सर्वमुच का राज्ञस हो जाता है।

#### भारतीय नारीत्य के प्रतिनिधि पात्र

भारतीय नारीत्व का प्रतिनिधित्व करने वाले पात्रों में मिशिका का नाम सर्व प्रथम लिया जायगा । वह ग्रत्यन्त मिश्मागयी नारी है । स्त्री-खुलम सीजन्य ग्रीर समवेदना तथा कर्तव्य ग्रीर धैर्य की जीवंत प्रतिमा मिश्चका के ग्रागे सारिपुत्र, प्रसेनजित्, ग्रजातपात्र ग्रीर विरुद्धक के साथ पाट ने का शीश भी श्रद्धावनत हो जाता है । विश्वता की सुध्य का ग्रापर सौन्दर्य, ग्रामिताम गीतम की ग्रसीम करुणा, स्त्री की संपूर्ण सर्जता ग्रीर हिन्द्वता उसे एक साथ ही प्राप्त हैं।

पति के प्रति श्रगाध स्नेह रखते तुए भी असके कर्न्डय-मार्ग में श्रयरोध उत्पन्न करना उसकी महिमा के विषद्ध है। श्रयने पति बंधुल के युद्ध-कीशल तथा स्वामिभक्ति के प्रति असे सहज गर्ध है। श्रयके विषद्ध ने युद्ध-कीशल तथा स्वामिभक्ति के प्रति असे सहज गर्ध है। श्रयके विषद्ध से मल्लो को परास्त करने की श्रपने स्वामी की यथा: कथा वह खोल्लास कह जाती है। महामाया से श्रपने पति के वध का गुष्त पह्यक्त्र सुनकर भी वह किचित् विचलित नहीं होती। इस तरह वह श्रसाधारण चरित्र की कोटि में पहुँच जाती है। पति के श्राकस्मिक निधन का कठोर श्रमिशाप केलती हुई दूसरे दिन सारिपुत्र के श्रातिथ्य में कोई त्रृटि नहीं श्राने देती। इसी से श्रानन्द उसरो स्वयं शिक्षा ग्रहण करता है श्रार सारिपुत्र उसे 'महिमामयी' श्रीर 'मूर्तिमयी कहणा' कहकर संबोधित करता है।

प्रतिहिंसा की वेगवती बर्बरता से उद्धिग्न कारायण उसके श्रसाधा रण चरित्र को देखकर कह उठता है—'श्राप देवी हैं। सौर-मंडल से भित्र जो केवल कल्पना के श्राधार पर स्थिर है, उग्र उच्च जगत की बातेंं सोच सकती हैं।' श्रपने पति के हत्यारे विरुद्ध की सुधूगा से चह पूर्ण मानवता तथा विश्वनमेत्री का श्रद्भुन परिचय देती है। मल्लिका की महिमा को श्राँकने के लिए हमें भीतिक जगत से ऊँचा उठना होगा, श्रन्थथा हमारी श्रावाज कारायण की ही श्रावाज होगी।

परिस्थितियों में दूटने श्रोर निर्मित होने वाली नारियाँ— कल्याणी

प्रसाद के नारी पात्रों में कल्याणी सबसे अधिक अभाग्यवान और च्यथापूर्ण पात्र है। इस ही मौन-वेदना और गहन अन्तर्हन्द्व 'प्राकाश-दीप' की चम्मा की याद दिलाते हैं । दोनों के अन्तर्दन्द्रों में एक अद्-भुत सम्य है। लेकिन चम्पा का सीमाग्य कल्यासी को कहाँ प्राप्त हो सका ? उसके प्रिय जल-दस्यु की प्राणय-वाचना के समान गीरव उसे कब मिला ? स्कन्दगुप्त की देवसेना का सगीतमय जीवन पिय की शाराधना में बीता लेकिन उसकी शाक महाएँ फलवती न हुई'। फिर 'स्कन्दगुप्त' की मितशा उसे मितिदान के रूप में मिली। मालविका को चन्द्रगुप्त श्रीर कामा को शकराज का थोड़ा-बहुत स्तेह श्रीर सहानुभूति श्रीर संपर्क उपलब्ध हुग्रा। लेकिन कल्याणी ग्रपनी वेदना को ग्रपने ग्रन्तस्थल में द्वाए मूकभाव से संसार से विदा हो जाती है। वृषल नंद की राजकुमारी के खाथ मीखिक सहा-नुभूति प्रकट करने वाला भी कोई नहीं है-कोई नहीं है-उसका त्राराध्य चन्द्रगुप्त भी नहीं । उसके देखते-देखते मगध साम्राज्य छिन गया, पिता की कायरतापूर्ण इत्या की गई, जीवन में कुछ शेष नहीं बच पाया। मगध के राज-सौध उसी तरह खड़े थे, गंगा शोख से उसी तरह स्नेह से मिल रही थीं, नगर का कोलाहल पूर्ववत था। नंदवंश पहले ही नष्ट हो लुका था। श्रीर स्नाज ग्रव-शिष्ट चिन्ह भी (यल्याणी) मिटा दिया गया। श्रंत में चाराक्य की क्रतापूर्ण वाणी ने जैसे उसके शव को पैरों से उकरा दिया।

#### ध्रपस्वामिनी

ध्रवस्वामिनी के जीवन में यानेक प्रकार की छापत्तियाँ छाती जिनके थपेड़ों में जुसती हुई वह आगे बढ़ती जाती है। धारंभ री ही विवारा के ऊहापोह ख्रोर खन्तीं है नह परि एथियों से टकराती फिरती है। कभी परिस्थितियों को प्रतिकृत देखकर नह इस्ती हुई दिखाई पड़ती है तो कभी परिस्थितियों के आनुकल्य से उभकी श्राशा-लता हरीमरी हो उठती है। उसके व्यक्तिगत जोवन की समस्याएँ सामाजिक जीवन को समस्याएँ वन गई है। वह नाग्दत्ता पत्नो था चन्द्रग्रप्त का लेकिन ब्याही गई रागगत रो। विजाह के बाह्य-बधनों ने वंधने मात्र से कोई समस्या नहीं खटी हो राक्ती थी. समस्या तो उसके अन्तरतम ते उत्पन्न हुई। यह आंतरिक मन से चन्द्रगुप्त पर अनुरक्त थी लेकिन बाह्य सामाजिक मर्यादाओ को तोड़ने में ग्रासमर्थ थी। आंतरिक प्रवृत्तिया छीर वाषा सामाजिक मर्यादाण्यो में जो क्षासामजस्य को स्थिति उत्पन्न होती है उसरी भ्रांक मकार की अञ्चवस्थाओं की सुन्दि होती है। रामगुष्त को क्लैंडी श्रोर संशयात्मक मनीवृत्ति दोनां उत् छोर भी इद्वनीवेंच बना देते हैं। शकराज की मृत्यु के पश्चात् तो नह अपने अपैंस का खुलकर प्रति-पादन करती है श्रीर चन्द्रगुप्त को लाँह भूखला तोइकर भ्रापनी श्रधिकार-रज्ञा में जुट जाने की रालाह वेती है। नवीन परिस्थिति में वह नई मर्गाटाया को स्थापना करता हुई सुगानुरूप शादशां की स्रष्टि करती है।

#### गीतिमय नारीपात्र

देवसेना, मालविका श्रीर कोमा के माध्यम से प्रसाद ने श्रापनं व्यक्तित्व की एकांत गीतिमवता को गूर्त रूप दिया है। प्रसाय वेदना से इनके रोमतारों में जो कंपन बंधा वह छटा नहीं। इनके जीवन की रागिनी में, आदि से अत तक, प्रण्य और प्रेम की एक कसक भरी गूँज भुनाई पड़ती है। प्रेम की जीवंत प्रतीक हन नारियों की नैराश्य भावना ने हन्हें बहुत कुछ दार्शनिक भी बना दिया है। फिर भी व्यापक सामाजिक हितो की हन्होंने उपेक्षा नहीं की हैं।

सामान्य रूप से इन काव्यात्मक चरित्रों में एक समता दिखाई पड़ती हैं किन्तु इनमें पर्यात विभिन्नता भी समिहित है। 'सगीत-सभा की श्रंतिम लहरदार श्रीर श्राश्रयहीन तान-सी देवसेना, खिले हुए पुष्प-सा मकरन्द लुटाकर मुरम्ता जाने वाली मालविका श्रौर बुन्त पर मुक्त लित किंत्र खिलखिला कर हॅसने में असमर्थ फल-सी कोमा के श्रलग-श्रलग व्यक्तित्व है। देवसेना ने दिया बहुत-तन, मन श्रीर धन सब कुछ । लेकिन बदले में उसे केवल वह वेदना मिली जिसकी कसक भरी गुँज 'ग्राह वेदना मिली विदाई' के रूप मे पाठकों के कीमल बिन पर एक अमिट छाप छोड़ जाती है। उसका स्वामिमान रहीर स्वामिमान प्रतिम दिनों में भी उसे निष्काम श्रौर प्रतिदान श्नय भक्त बनाए रहा। उसकी देश-भक्ति, त्याग, सिह्ब्याता आदि अनेक विशेषताएँ उसके वैयक्तिक अनुराग के ही विभिन्न रूप हैं। अनेक प्रकार के राष्ट्रीय कार्यों में उलमी हुई मी वह ग्रपने ग्रन्तर्हन्द्रां को विस्मृत नहीं कर पाती-कर भी नहीं सकती। प्रेम नारी का स्वरूप है। उसे छोड़कर उसके पास शेप भी क्या रहेगा ? अपनी कल्पनायां को ख्राशा मरी, दुलार भरी कलानात्रो को सुलाती हुई कहती है-- दूदय की कोमल कल्पना ! सो जा । जीवन में जिसकी सम्भावना नहीं, जिसे द्वार पर श्राए हुए लीटा दिया था, उसके लिए पुकार मचाना तेरे लिए क्या श्राच्छी बात है १...

मालविका —स्वर्गीय कुषुम मालविका—का मूक उत्सर्ग अनीप-चारिक प्रेम का श्रादर्श है । युद्ध में इसने भी सेवा का वृत लिया है किन्तु

देवसेना के स्वभाव के विपरीत युद्ध से घृषा करती है। चन्द्रग्रह भी शैट्या पर बैठने मात्र से उसमें जो मादकता जागार्रा धोती है, वह किनना सहज छोर कितनी मनोवैज्ञानिक है। कोमा का प्रेस थाडा बहुत सामी (Sematic) प्रकृति का ज्ञात होता है। प्रारम्भ में लगता है कि उसका प्रेम एक विशेष ग्राउ का भेग है। उस ग्राउ-विशेष के पश्चात् उसकी क्या स्थिति होगी, नहीं कहा जा सकता। 'थीनन तेरी अचल छाया' गीत में मो उपर्युक्त कथन की पुष्टि होती है। लेकिन कोमा देवसेना की तरह द्यांतशय गम्भीर और रहरपमयी नहीं है आर न मालांबका की तरह अतिशय भावक। यह अपने मनोभावां को छिपाना नहीं जानती। मनोधैश्चानिक दृष्टि से विचार करने पर कोमा के कथन में पर्याप्त तथ्य दिलाई पड़ेंगे। योवनागमन के समय ही एक विशेष प्रकार की अनुप्ति, आकांदा, मिलनोत्सुकता जागरित हाती है। इसलिए कोमा अपना सरलता में अत्यन्त मोइक बन गई है। अवस्वामिनी के आगमन का संवाद गुनकर और शकराज की उदासीनता देखकर नह अपने का अपमानित अनुभाग करने लगी। शकराज से दूर जाने पर भो प्रेग-पीका की कराक दूर नहीं की जा सकी। स्राचार्य मिहिरदेव से कोमा कहती है---'तोड़ डालॉ पिताजी! मैंन जिस ग्रयने श्राँसुश्रों से सींचा गद्दी दुलार भरी नहारी "न ऐसी कठोर आज्ञान दो!' देवसेना को उत्तका प्राप्य-स्कन्दग्रह-मिलकर मो उसकी श्रपनो ग्राथयों के कारण नहीं मिल पाया, मालविका के उत्सर्ग में एक णाति और तृष्ति दिखाई पद्भती है। लेकिन चरल कोमा को अपने पिय का शव मिला वह भी अपमानित होकर । उसका वसंती यौवन, प्रेम का पागलपन, अरमानी का सुन-हला विश्व ग्राप्ति की विकराख लाल लपटों में सर्वदा के लिए शांत हो गया। इन तीनी प्रेमिकाक्षों में कोमा का उच्छ्वारा सर्वाधिक निरीह, कहण स्रीर उपेन्नामय है। नाटकीय घटना-क्रम में भी इस उपेचित रत्न को कहीं जड़ा नहीं जा सका है।

कथोपुकथन

प्रसाद के प्रयोगकालीन नाटकों में अन्य नाटकीय तस्वो की भाँति कथोपकथन भी अब्यावहारिक तथा कृतिम है। सक्कृत नाटंक-प्रणाली के अनुसार पात्र अपनी सामाजिक प्रतिष्टा के अनुस्य संस्कृत, प्राकृत, आदि भाषाओं का प्रयोग करते देखें जाते हैं। 'प्रायश्चित' में प्रसाद ने इसी रूढ़ि का अनुस्यण किया है। इसमें आकाश-भाषित की योजना भी की गई है। किंतु इसके पूर्व के 'सज्जन' में जिस पद्मात्मक कथोपकथन का समावेश किया गया है उसे प्रायश्चित में हटा दिया गया है। बाद में प्रसाद ने कथोपकथन का नया हम अपनाया।

कथोपकथन नाटक का सर्वप्रमुख उपजीव्य है। नाटक का कथानक कथोपकथन के ताने-नाने से बुना जाता है। कथानक को विशृक्षण अथवा सुशृक्षण, गितशील अथवा अगितशील वनाने का बहुत कुछ श्रेय कथोपकथन को है। क्रिया-व्यापार और चित्र की स्थातिस्था विशेपताओं को कथोपकथन द्वारा ही उद्घाटित करना संभव है। प्रमाद के कथोपकथन में उपर्युक्त दोनों विशेपताएँ एक गीमा तक दिखाई देती हैं। प्रमाद के व्यक्तित्व की दार्शनिकता और काव्यात्मक भावकता उनके कथनोपकथनों में प्रायः मिलती है। उनकी दार्शनिकता के कारण कथोपकथन जहाँ तहाँ दुर्शोध और अस्पष्ट हो गए हैं, लेकिन उनकी काव्यात्मक भावकता से कथोपकथनों की सारी दखता धुल जाती है और उसके स्थान पर एक ताजगी, हिनश्वता और तरलता दिखाई पहुँती हैं। इससे वे यथार्थ वादियों की गद्यात्मक कर्वशता (prosaic crudness) से सहज में ही वेंच जाते हैं।

विशाख श्रोर चन्द्रलेखा, भिन्नु श्रीर मुश्रवानाग के संवाद कथा को गति देते हैं। अजातशत्रु के प्रारंभ में ही कथोपकथन से कथानक गतिशील होता है श्रीर अजातशत्रु, पद्मावती, छलना श्रीर बासवी के चरित्र पर प्रकाश पड़ता है। इन चरिनों की गृलभूत विशेपताएँ सहज में ही सामाजिकों की पकड़ में आ जाती है। ज़र्ममेजय, काश्यप, सरमा, स्कन्दगुप्त, विजया, देवसेना, पर्णदत्त, सन्द्रगुप्त, चाण्वय, कल्याणी आदि पात्रों की वाणी उनकी चारित्रिक विशेपताओं को प्रकट करने में पूर्ण समर्थ हैं।

नाटक के कथोपकथन अरवामाविक होते हैं। अस्वामाविक का ताल्य यह है कि सामान्य जीवन की वार्ताओं की अपेक्षा उनमें एक साहित्यक वैशिष्ट्य होता है। इस अरवामाविकता को स्वामाविक वनाने के लिए संवादों में संवेगात्मकता का पुट अस्यंत आवश्यक है। जब तक पात्र उन्न बौद्धिक स्तर से उत्तर कर दृदय की मापा का व्यवहार नहीं करते तबतक उनके संवादों में मर्मस्पिशता नहीं आ पाती। प्रसाद के पात्रों की यह विशेपता पाठकों के साथ उनका रागात्मक संबंध स्थापित कर देती है। परिस्थितियों की विविधता कथोपकथन की विभिन्नता और मानसिक स्थितियों की विविधता कथोपकथन की शिली को अनेक रूप-रंग देती है। लेकिन सच्चा नाटककार उनकी संवीतिय अधिक बुद्धिजीवी पात्र चार्यक्य है। उसके संवादों में भी उसका दृदय लिपटा हुआ दिखाई पड़ता है। वोन्यक उदाहर खात्रिए—

'रो कैसे होगा अविश्वासी चित्रय! इसी से दस्यु और म्लेच्छ साम्राज्य बना रहे हैं और आर्य जाति पतन के कगारे पर खड़ी एक धक्के की राह देख रही है।'

+ + +

'महाराज! उसे सीखने के लिए में तत्त्रिशाला गया था श्रीर मगध का सिर ऊँचा करके उसी गुरुकुल में मैंने अध्यापन का कार्य भी किया है। इसलिए मेरा हृदय नहीं मान सकता कि मैं मूर्ख हूं।'

यहाँ पर जान बूक्त कर उन उदाहरणों को नहीं लिया गया है

जिनमें चाणक्य का भावावेग स्पष्ट रूप से उभर कर सामने श्राया है। इन साम्बन्य संवादों में भी उसकी श्रातमा का तीव श्राग्रह श्रोमल नहीं हो पाया है।

पसाद की गीतिमयी नारियों के संबंध में केवल इतना ही कहना है कि जो पात्र जितने भावाकुल हैं वे उतने ही अधिक एकान्तिप्रय और मीन हैं। कल्याणी और मालविका का मूक बिलदान ड्राइडेन की इन पंक्तियों की याद दिलाता है—

But my own experience I can tell, Those who love truely do not arque well.

इसी प्रकार/उत्साह, शोक,हास्य आदि स्थायी मावों की ग्रिभव्यक्ति के लिए संवादों के विषय और शैली में पर्याप्त अन्तर दिखाई पड़ेगा।

ंव्यंग्य, विनोद, वाक् वैदाध्य, प्रस्तुत्वन्नमतित्व आदि सवाद के शोभन तत्व है। प्रसाद के गंभीर नाटकीय वातावरण में इनके लिए कम अवकाण रहा है। फिर भी इनके संवादों में व्यंग्यादि का एकान्त अभाव नहीं है। विशाख स्थान-स्थान पर अपने प्रत्युत्तर में व्यंग्य का प्रयोग करता हुआ दिखाई पड़ता है—'मेंने अव्छी तरह विचार कर लिया है कि आपको इतनी भूमि का अन्न खाकर मोटा होने की आवश्यकता नही।' 'वे उसे मठ नहीं विहार कहते हैं।' 'चन्द्रगुत्त' और 'धुवस्थामिनी' में समय समय पर व्यंग्य—कभी कभी कठोर व्यंग्य—के दर्शन होते हैं। हृदय की खीक और मानसिक आकोश को तीव बनाने के लिए व्यंग्य का पैना अस्त्र बड़ा अमोब सिद्ध होता है। आग्रमीक के पूछने पर कि तुम्हारी वातचीत में कुछ रहस्य है सिंहरण उत्तर देता है—

'हॉ-हॉ, रहस्य है ! यवन आक्रमणकारियों के पुष्कल स्वर्ण से पुलिकत होकर, आर्यावर्त की सुख-रजनी की शांति-निद्रा में, उत्तरा-पथ की आर्गला खोल देने का रहस्य है। क्यों राजकुमार! संभवतः तक्षशिलाधीश वाल्हीक तक इसी रहस्य का उद्घाटन करने गए थे ? इसी तरह प्रतिहारी के पूछने पर कि 'भद्वारक इधर आए हैं क्या १ धुवस्वामिनी ईपत् मुस्कराते हुए कहती है—'मेरे अंचरा में तो छिपे नहीं हैं। देखों किसी कुझ में छढ़ों।'

प्रशाद ने स्त्री पात्रों के संवादों में कदूक्तियों को विशेष स्थान दिया है। यह उनके नारी-मनोविज्ञान का सूक्ष्म परिचायक है। कदूक्तियों का व्यवहार करने वाले प्रायः अगंभीर श्रीर तुर्वेदा मनः स्थिति के व्यक्ति होते हैं। सामान्यतः पुरुषों की श्रपेद्धा नारी जाति में यह गुण विशेष रूप से पाया जाता है। छलना, शक्तिमती, श्रनन्त-वेदी ऐसी ही नारियाँ हैं।

प्रसाद के संवादों की कमजोरी उनकी गहन दार्शनिकता में
निहित है। उनके पात्र जहाँ तत्व-चिंतन के कहापोह में उलक जाते
हैं वहाँ उनकी वक्तृता अत्यन्त दुर्वोध और जिटल हो जाती है। लंबे-लंबे भाषणा के मूल में भी गुह्य और रहस्य की गाँठे खोलने का
आभास ही है। 'स्कन्दगुप्त' में चतुष्पद के पास धातुसेन के लंबे
शास्त्रीय संवाद, 'चन्द्रगुप्त' में मालव-शृद्धकों के युद्ध परिषद् के समय
चाणवय की लंबी वक्तृता केवल दुर्वोध ही नहीं बहुत कुछ अनावश्यक
भी हैं। अजातशत्रु के कारायण और शक्तिमती के संवाद इस तरह
लंबे हो गए हैं कि सामाजिकों के धेर्य का बाँध दूर जाता है। लगता
है जैसे दो स्कूली विद्यार्थी रहे-रहाए भाषण देने के लिए रंगमंच पर
बारी-बारी से उपस्थित होते हैं। इस तरह के दार्शनिकता से बोक्तिल
लंबे भाषणा कथा की गति को अवस्व करते हैं, चरित्रों को निर्जीव
सेद्धान्तिक आच्छादन से ढॅक देते हैं और सामाजिकों की रसमझता में
विचेष डालते हैं।

#### स्वगत

प्रसाद के 'विशाख' नाटक के महापिगल ने कहा है— 'जैसे नाटकों के पात्र स्वगत जो कहते हैं वह दर्शक समाज या रंगमंच सुन लेता है, पर पास का खड़ा पात्र नहीं सुन सकता, उनको भरत बाबा की शुप्य है। इससे साफ है कि प्रसाद नाटकीय 'स्वगत' को अवांछनीय तत्व स्वांकार करते है। कितु उनके नाटकों में यह प्रसुर मात्रा में व्यवहृत हुआ है। क्यो ?

संभव है अपने नाटकों के प्रारंभिक काल में यह विचार उन्हें संगत प्रतीत हुआ हो और बाद में स्वगत को उन्होंने बहुत अवाछनीय न माना हो। आज के नाटकों में स्वगत पुन: आ रहा है। ऐसी स्थिति में स्वगत को सवधा अस्वाभाविक नहीं कहा जा सकता। नाटक में जीवन के सबन इत्यों को व्यक्त करने के लिए यह सशक्त उपादान है। इसका अतिरेक नाटकीय गति में बाधा अवश्य पहुँचाता है। इस अतिरेक का दोष प्रसाद पर मद्रा जा सकता है। लेकिन केवल स्वगत के प्रयोग मात्र से उन्हें अपराधी नहीं करार दिया जा सकता।

स्वगत में पात्र प्रायः तीन तरह से श्रपने चरित्र की श्रभिव्यक्ति करते हैं। कभी उसके द्वारा सूक्ष्म तथा गृहतर श्रात्मदशा की व्यंजना होती है, कभी प्रगाद जीवनानुभूतियों को व्यक्त किया जाता है श्रीर कभी धर्म, नीति, दर्शन श्रीर कला संबंधी गंभीर विचार व्यक्त किए जाते हैं। इनमें श्रंतिम ढंग स्वगत का निकुष्टतम रूप है। प्रसाद ने जहाँ स्वगत द्वारा धर्म, नीति श्रादि की व्याख्या की भी है वहाँ जीवनानुभूतियों श्रीर गृहतर श्रात्मदशा को विस्मृत नहीं किया है। सच पूछिए तो उनके स्वगत में प्रथम दो दशाएँ ही मिलती हैं।

स्कन्दगुण्त के प्रारंभ में स्कन्द का स्वगत किसी प्रकार भी
अरंगमंचीपयुक्त नहीं कहा जा सकता। उसके द्वारा स्कन्द की जो
गूढ़ आत्मदशा व्यक्त हुई है वह उसके चरित्र की रीढ़ है। इसको
न पकड़ पाने पर स्कन्द को समक्तना काफी कठिन है। उसके कियोकलापों, अवसादपूर्ण च्यां, गभीर उत्तरदायित्वपूर्ण कमों के बीच
इसकी अन्तवर्तिनी धारा की चीय ध्वनि सर्वत्र सुनाई पड़ती हैं।
देवसेना के स्वगत के संबंध में भी यही कहा जा सकता है। इन

स्वगतों द्वारा नाटककार ने पाठकों की राग-वृत्ति को उत्बुद्ध करन का प्रयास किया है। इससे नाटकीय प्रभावान्विति को बल मिलता है।

इन स्वगतों से प्रसाद ने एक दूरारा काम भी लिया है। वह है कुंछ घटनाश्रों की स्वना देना। सुद्गल, मात्गुस प्रपंचहुद्धि के स्वगत प्रायः इसी ढंग के हैं। इसीलिए इस तरह के स्वगतों को नाटककार ने या तो श्रंक के प्रारंभ में रखा है या किसी संबद्ध दृश्य के श्रादि में।

श्रावश्यकता इस बात की है कि प्रसाद द्वारा प्रयुक्त स्वगतों पर विवेकपूर्ण और सहानुभूति पूर्वक विचार किया जाय। यदि विस्तार-पूर्वक इस पर विचार हो तो कदाचित इनके स्वगत कुछ ही स्थानों पर श्रथथास्थान श्रीर श्रसंगत प्रतीत हों।

#### अभिनेयता

श्रिभिनेयता की दृष्टि से विचार करने पर प्रसाद के श्रिपिकारा नाटक मुटिपूर्ण माने जाते हैं। घटना-विस्तार, लंबे दार्शनिक भाषणा, भाषा की क्लिब्टता, स्वगत-कथन की श्रारवा-भाविकता श्रादि श्रनेक ऐसी वार्ते हैं जो श्राभिनेता श्रीर सामाजिक के बीच खाई का काम करती हैं।

श्राज 'रंगमंचीय नाटक' बहुत श्रुच्छे श्रर्थ में नहीं प्रयुक्त होता है। प्रसाद के नाटकों का गंभीय श्रीदात्य हिन्दी के किसी श्रन्य नाटककार में नहीं पाया जाता । केवल रंगमंच की हिन्द से नाटक लिखने वालों की तो बात ही छोड़ दीजिए, जिन लोगों ने नाटकीय श्रीदात्य श्रीर रंगमंचीयता के समन्वय को हिन्द में रखकर नाट्य रचना की है वे लोग भी श्रनेक दृष्टियों से प्रसाद के समकक्ष नहीं उठ पाए ! यदि पूर्वग्रह को छोड़कर विचार किया जाय तो कहना होगा कि प्रसाद के नाटकों में जो गांभीय श्राया है . उसके मूल में रंगमंच की श्रवह के नाटकों में जो गांभीय श्राया है . उसके मूल में रंगमंच की श्रवह लगा का बहुत कुछ योग है । श्रपने श्रीतम नाटक

धुनस्वामिनी की रचना में प्रसाद ने रंगमंच का पूरा ख्याल रखा है श्रीर रंगमंच की दृष्टि से यह पूर्ण सफल है। लेकिन यह रंगमंचीय सफलता प्रसाद की सफलता नहीं मानी जा सकती। यहाँ पर 'स्कन्दगुत' श्रीर 'चन्द्रगुत' का गांमीर्य श्रीर श्रीदात्य लुत हो गया है।

प्रसाद के नाटको की अभिनेयता के संबंध में बहुत अधिक शोर मचाने की जरूरत इसलिए भी नहीं मालूम पड़ती कि इसके कारण उनके साहित्यिक गौरव को कोई ठेस नहीं पहुँचती। उनके पठन मात्र से भी हमें रसानुभूति होती है। फिर कृतिपय परिवर्तनों के साथ साहित्यिक जनता के सम्मुख उनका अभिनय किया जा सकता है। काशी में होने वाले हिन्दी साहित्य सम्मेलन के गत अधिवेशन के समय उनका 'स्कन्दगुप्त' सफलता पूर्वक अभिनीति भी हो चुका है।

### प्रसाद की सफलता कहा है ?

प्रसाद के नाटकों की सफलता उनके शिरीप-कुसुम से कोमल तथा, वस्र से भी कठोर पात्रों की सर्जना में, सर्वत्र प्रवाहित होने वाली अन्तः सिलला काव्य-धारा में तथा उनके जीवन दर्शन और व्यापक दृष्टिकोण में निहित है। प्रसाद की चरित्र-सर्जना का विवेचन किया जा चुका है। शेष दो सफलताओं की मीमांसा यहाँ की जाती है। वस्तुचयन, चरित्र-चित्रण, नाटकीय परिस्थितियाँ-सभी में काव्य-रागिनी की मधुर प्रतिध्विन सुनाई पड़ती है। उनके नाटकी में गीतों की काफी संख्या मिलेगी, जो किव की अशेष तन्म-यता के भावोच्छ्वास हैं। अधिकांश पात्रों के जीवन के महत्वपूर्ण कायों के साथ उनके व्यक्तित्व के कोमल पद्म (प्रेम-पद्म) का रंगीन चित्र भी खींचा गया है। कहीं कहीं प्रेम के ये कसक पूर्ण चित्र नाटक का अनिवार्य अंग नहीं हो सके हैं किंतु चरित्र के वैयक्तिक पद्म के भावाकुल इत्यों को व्यक्त करने में पूर्ण सफल हुए हैं।

समय रूप से उनके नाटकों में प्रेम के श्रनेक पन्नों को श्रत्यंत कुशलता पूर्वक श्रंकित किया गया है। इस दृष्टि से संस्कृत नार्टकों की
भाँति प्रसाद भी रोमेंटिक हैं। यदि कहीं प्रेम में उद्याम विलास श्रीर
यौवन की ऊष्ण गंध है तो कहीं श्रम्यंत्रत वाराना मूलक भेम घोर प्रति
कियात्मक है तो कहीं प्रिय के लिए प्राण्-सौरभ लुटा कर
सर्वदा के लिए मिट्टी में लीन हो जाने वाले नर्राग्धी रूप श्रीर योवन।
पात्रों के उच्छ्वसित गीत सर्वत्र परिस्थित-सापे न होते हुए भी
इन्द्रधनुपी रंगीनी से स्पंदित श्रीर श्रपने में पूर्ण तथा श्रत्यत शोभन
हैं। परिस्थित-सापे भीतों में नाटककार ने परिस्थितिगत श्रमेक
मानसिक दशाश्रो तथा मनः कल्पना श्रों की सूक्ष्मातिस्कृप धड़कनों को
लय प्रदान किया है। जीवन के गुस्तर कर्त्वयों से बोक्ति व्यक्तित्यों
की श्रश्रपूर्ण छिवयों में उनके किय की व्यापक सहानुमूर्ति प्रतिविवित हुई है।

सच पूछिए तो उनके नाटको की मार्मिकता उनके रंगमय काव्य-तत्य में ही दीख पड़ती है। वह पाठकों को काफी दूर तक अनुभूतिमय बना देता है। नाटकीय दृष्टि से यह उनकी सबसे बड़ी कमजोरी भी है। लेकिन इन्हीं कमजोरियों में उनकी महत्ता अनुस्यूत है। विभिन्न नाटकीय परिस्थितियों में मनोजगत के उल्लास और उदन की, वीर और शृंगार की, कहता और शांत की अनेक मनोरम माँकियाँ सवैत्र विखरी हुई दिखाई पड़ती हैं। कठोर से कठोर और कोमल से कोमल भावाभिन्यंजना के वे प्रकृत शिल्पी हैं। लेकिन पाय: इनका अतिरेक नहीं हो पाया है।

मूलतः रोमांटिक होने के कारण इन नाटकों का वस्तु-विन्यास विशृंखिति और अभिनेयता त्रुटिपूर्ण हो गई है। लेकिन इनकी रोमांटिक कल्पनाएँ अपनी परिधि लाँधकर अतीन्द्रीय लोक में विचरण नहीं करतीं। इसके विपरीत वे जीवन के मूल स्रोतों और सामान्य ऐंद्रीय श्रुत्तभृतियों से श्रपना संपर्क बराबर बनाए रखती हैं। क्वासिकल कलाकार जहीँ बुद्धि श्रोर तर्क का श्रधिक भरोसा रखता है वहाँ रोमेंटिक साहित्यकार हृदय की युकार श्रीर श्रन्तर्मन के विश्वासों (faith) का। यही कारण है कि पात्रों में श्रपने देश, जाति, गौरव तथा श्रात्मामिमान के लिए श्रपने को लय कर देने की एक तीखी चाह दिखाई पड़ती है। उनमें बुद्धि का श्राग्रह कम श्रीर श्रात्मा की तड़प कहीं श्रिधक परिलक्षित होती है।

प्रसाद जीवन के अद्मुत द्रष्टा श्रीर तत्व-चितन के एकांत अभ्यासी थे। दर्शन के तल-स्पर्शी अध्ययन की पृथुल अन्तर्धारा उनंकी रचनाश्रों में सर्वत्र प्रवहमान है। इसका अर्थ यह नहीं है कि वे दर्शन की जटिल गुध्यियों को दार्शनिक की भाँति सुलक्ताने का प्रयास करते हैं। दर्शन श्रीर विज्ञान जीवन को एक सीमा तक ही समक्त सका है। ऐसी स्थिति में उसकी रहस्यमयता श्रव भी बनी हुई है। गिश्रत के नियमों के श्रनुसार कुछ स्थूल सिद्धानतों को ही जीवन का सब कुछ समक्त लेगा उनके जीवन-दर्शन के प्रतिकृत था। उनके नाटकों में नियति का जो श्रत्यधिक श्राग्रह दिखाई पडता है उसके मूल में कदाचित यह रहस्यमयता ही है।

प्रसाद की नियति, दार्शनिकता, कर्मयोग इस तथ्य के द्योतक हैं कि भारतीय संस्कृति में उनकी श्रमीय श्रास्था है। उनके प्रायः सर्भान्न गटक-रूप श्रीर श्रात्मा में—भारतीय संस्कृति के गहरे रंग में दूवे हुए हैं। लेकिन वे किसी भी श्रर्थ में पुनक्त्यानवादी नहीं हैं। इसमें संदेह नहीं कि उन्होंने सांस्कृतिक पृष्ठभूमि पर भारतीय संस्कृति के चित्रों को खूब उभार कर चित्रित किया है। किन्तु हासोन्मुख रूढ़ियाँ को यमास्थान श्रंकित करने का उनका प्रयास कम स्तुत्य नहीं है। उनके ऐतिहासिक-सांस्कृतिक चित्रों में वर्तमान श्रीर भविष्य के लिए जीवंत सन्देश भरे पड़े हैं। देशभक्ति श्रीर राष्ट्रीयता का भी उनके नाटकों में पूरा-पूरा समावेश हुआ है। दूसरे शब्दों में यह भी कहा

जा सकता है कि राष्ट्रीय जागरण तथा उसकी कमजोरियों की क्रेकित करने के लिए उन्होंने इतिहास का आन्छादन ग्रहण किया था। विभिन्न संस्कृतियों के पारस्परिक संघर्ष तथा अवांतर संस्कृतियों के वैपम्य को दिसाते हुए भी वे मूलवर्तिनी भारतीय संस्कृतिक धारा को बनाए रखने में पूर्ण समर्थ हैं।

जिस सांस्कृतिक बातावरचा को प्रसाद ने ग्रापने नाटकी में ग्राकित किया है, उसम श्राधुनिक भारतीय समस्यात्रो को वृध-मिश्री की भाँति मिला दिया है। राष्ट्रीय एकता के सबरों बड़े ध्वंगात्मक तत्त्व-- भेद-भाव-पर प्रसाद ने तीव कशाधात किया है। भागध-मालव में जिस पान्तीयता की गंध मिलती है, ब्राह्मण-बौद्ध में जो कट्टर साम्प्रदायि-कता परिलक्षित होती है, उन पर प्रसाद का तीखा प्रहार उनके नवीन टिंग्डिकोरा का द्योतक है। राष्ट्रीय भावना के कट्टर हिमायती होते हुए भी वे कभी इसे उस सीमा तक नहीं ले जाते जहाँ 'फारिस्म' का उदय होता है। इसके विपरीत स्थान-स्थान पर वे विश्व-मेही की श्रोर भी हमारा ध्यान आकृष्ट करते रहते हैं। 'विश्वमैत्री' के उद्घोप से एक ही साथ दुहरे उद्देश्य की सिब्दि होती है। जहाँ एक ब्रोर इसके द्वारा भारतीय संस्कृति का एक प्रधान स्वर 'वसुधेव कुटुंबफम्' मुख-रित होता है वहाँ दूसरी श्रोर नवीन युग-चेतना को वल मिलता है। श्चपने दो नाटको---'स्कन्द्गुप्त' श्चौर 'चन्द्रगुप्त' में जनवल श्चौर जन-मत की वास्तविकता को पहचान कर उन्होंने जनता को एक महत्वपूर्ण निर्णयात्मक तत्त्व स्वीकार किया है। पर्णादत्त जनता से जीवन की भीख माँगता है। चाराक्य नेंद को चमा-दान करने के लिए नाग-रिकों का मुँह देखता है। स्कन्दगुप्त के वृद्ध सेनानी पर्णदत्त के मुख से श्राज की ग्राम्यवादी विचारधारा फूट पड़ती है-विवसेना । श्रम पर स्वत्व है भूखों का ग्रीर धन पर स्वत्व है देशवासियों का । प्रकृति ने इमारे लिए-इम भूखों के लिए रख छोड़ा है। वह थाती है; उसे लौटाने में इतनी कुटिलता...' इसी प्रकार 'विशाख' में राज्य-कर से

मुक्त बड़ी-बड़ी जमींदारियों का उपभोग करने वाले महंतों श्रीर भिक्तुश्रों को भी श्रांडे हाथों लिया गया है। महापिंगल कहता है— 'महाराज। श्रव तो मैं तपस्या करूँगा कि यदि पुनर्जन्म हो, तो मैं किसी विहार का महन्त होऊँ। राज-कर से मुक्त, श्रव्छी खासी जमीं-दारी, बड़े-बड़े लोग खिर सुकार्वे श्रीर पेली लोग पैर दवावें...'

नारी-जीवन को भी प्रसाद ने कई कोणों से परखा है। भारतीय संस्कृति के प्रति उनकी ग्राह्य ग्राह्या उन्हें कहीं भी पंगु (slagnant) जनाकर सड़ाती नहीं, बिलक उन्हें ग्रुगातुरूप गत्यात्मकता प्रदान करती है। एक ग्रोर भारतीय नारीत्व का ग्रादर्श उपस्थित करने वाली महिमामयी मिललका है तो दूसरी ग्रोर नई परिस्थितियों में ग्रुपने पित से संबंध-विच्छेद करने वाली मुनस्वामिनी। इस ग्रुग की माँग को प्रसाद ऐसे मनीपी ने शास्त्रातुमीदित सिद्ध करके इसे ग्रीर भी बल प्रदान किया है। 'देव, मा, सहचिर, प्राण्' को ग्रुनेक नारी पात्रों में प्रतिविधित देखा जा सकता है। 'मिललका' साचात् देवी, देवकी ममतामयी मा, देवसेना, मालविका, कल्याणी ग्रोर कोमा 'प्राण्' है। 'सहचिर' का श्रांशिक रूप मिललका में ग्रीर कुछ श्रुलका में गिल जाता है।

इस प्रकार प्रसाद ने श्राधिनिक जीवन श्रोर उसकी समस्याश्रों का कही हल्का किंद्र भावसय श्रीर कहीं गहरा श्रीर दार्शनिक स्पर्श किया है। उनके ऐसे गहन श्रीर न्यापक जीवन द्रष्टा की विचार-प्रवणता श्रीर रसात्मक श्रनुभूति ने जीवन की कर्कशता में एक कोम-लता श्रीर श्राईता घोल दी है।

# प्रसाद के समसामयिक

प्रसाद के समसामयिक नाटककारों ने मुख्य रूप से ऐतिहासिक ख्रीर पीरास्मिक नाटकों की रचना की। सुदर्शन का 'दयानंद' (१६१७), बलदेव प्रसाद मिश्र का 'मीराबाई' (१६१८) उम्र का 'महात्मा ईसा' (१६२२) प्रेमचन्द का 'कर्बला' (१६२४), बद्रीनाथ मह का 'दुर्गावती' (१६२६), मिलन्द का 'प्रताप-प्रतिज्ञा' वियोगी हरि का 'प्रबुद्ध यामुना' (१६२६), उदयशंकर मह का 'चन्द्रग्रुप्त मीर्य' (१६३१) और 'विक्रमादित्य' और गोविंददास का 'हर्ष' (१६३५) आदि नाटक ऐतिहासिक नाटकों की कोटि में आते हैं। पीरास्मिक नाटक मी प्रायः इन्हीं लेखकों ने लिखा है। मैथिलीशरस्स ग्रुप्त का 'तिलोचम' (१६१६) 'चन्द्रहास' (१६१६) और 'अनघ' (१६२५) कीश्विक का 'भीष्म' बद्री नाथ मह का 'बेन चरित्र' (११२१) मिश्रबंधुओं का 'पूर्व भारत' (१६२२) और 'उत्तर भारत' (१६२३), सुदर्शन का 'खंजना' (१६२२) गोविंद बल्लम पंत का 'बरमाला' आदि पौरास्मिक नाटकों की श्रेणी में आते हैं।

उपर्युक्त स्ची को देखते हुए यह स्पष्ट है कि उनमें से श्रिधकांश लेखकों ने नाटक-लेखन को गंभीरता पूर्वक नहीं श्रपनाथा। किसी ने एक श्रोर किसी ने दो-तीन नाटक लिखकर इस कार्य से विश्राम ले लिया। केवल बदीनाथ मह, गोविन्दबल्लभ पंत गोविन्ददास श्रीर उदयशंकर मह ने नाट्यरचना को श्रपना प्रधान साहित्यिक कार्य माना। लगे हाथ नाटक लिखने का स्वाभाविक परिणाम यह हुश्रा कि श्रीधकांश नाटक श्रित सामान्य स्तर से ऊपर नहीं उठ पए।

प्रेमचन्द तो 'कर्बला' श्रीर 'संग्राम' (उन्हीं का लिखा हुश्रा १६२२

का सामाजिक नाटक) में नाहक फॅसे । हिन्दू-मुस्लिम एकता-आन्दोलन दो कारण कदाचित मुखलमानो के धार्मिक विषय की छोर उनका ध्यान आकृष्ट हुआ हो। अनावश्यक विस्तार, अत्यधिक शिथिल वस्ध-विन्यास तथा मेलोड़ामैटिक तच्चों के ग्रातिरेक के कारण यह उपन्यास अधिक और नाटक कम है। उनका दूसरा सामाजिक-स्त्रीपन्यासिक नाटक 'संग्राम' पूर्व निश्चित योजना का श्रनुसारी श्रीर जनड-खानड़ है। मैथिलीशरण गुप्त के नाटको का भा कोई उल्लेखनीय महत्त्व नहीं है। अन्य और चन्द्रहास में गांधीवादी दर्शन का पुट जरूर है। प्रसिद्ध कथाकार सुदर्शन का 'स्रंजना' नाटक कथा की दृष्टि से रोचक ग्रवश्य है कित नाट्य विधान के विचार से इसका विशेष महत्त्व नहीं आँका जा सकता। हाँ, पौराणिक पात्रों को मानवीय भूमि पर उतारने का इसमें सफल प्रयास किया गया है। कौशिक का 'भीष्म' रंगमंचीय नाटक है। उम का 'ईसा' इन्द्र-रहित और निर्जीव है। इसमें उम की शैली की जिन्दादिली ग्रीर भावनामयता का ग्रन्छा चमत्कार दिखाई देगा। पारची रंगमंच की शोखी ग्रौर गांधीवादी युग की सधार भावना दोनों को यहाँ एक साथ ही देखा जा सकता है।

श्रव यहाँ पर उन नाटककारों की कृतियो पर विचार किया जायगा जिन्होंने नक्ष्टक-रचना को श्रपना प्रधान साहित्यिक कार्य माना है। मद्धजी का 'दुर्गावती' ऐतिहासिक नाटक है, लेकिन नाटक कला के विचार से इसमें कोई वैशिष्ट य नहीं हैं। लेखक के संग्रह श्रोर त्याग पर विशेष भ्यान न देने के कारण कथा कहीं पर श्रत्यन्त संज्ञित श्रोर कहीं पर श्रनावश्वक रूप से विस्तृत हो गई है। लेकिन राष्ट्रीय जागरण को चित्रित करने का श्रवकाश लेखक ने निकाल लिया है। 'वेनचरित' पौराणिक नाटक में युग-चेतना खूब उभर कर श्राई है। पर नाटकीय परिस्थितियों की कमी श्रीर कार्य-व्यापार की न्यूनता इसके नाटकीय परिस्थितियों की कमी श्रीर

कर देती है। गोविंद वल्लभ पंत, गोविन्ददास, उदयशंकर भट्ट के नाटकों की चर्चा छागे की जायगी। प्रसाद के ख्रवागान के बाद मुख्यत: ये ही लोग नाटक लिखते रहे। इन नाटककारों का विकास-कम समक्तने के लिए इनके नाटको पर समग्र रूप से विचार करना होगा।

्लक्ष्मीनारायण मिश्र ने प्रसाद के समय में ही नाटक लिखना प्रारंभ कर दिया था। इनके नाटक 'सन्यारी' ग्रौर 'राक्षय का मंदिर' १६३१' में ग्रौर 'मृक्ति का रहस्य' १६३२ में प्रकाशित हो चुके थे। मुख्य रूप से ये प्रसाद के परवर्ती नाटककारों में ही त्र्याते हैं। ग्रात: इनके नाटको का मूल्यांकन भी वाद में ही किया जायगा।

इस समय कुछ उल्लेखनीय प्रहसन भी लिखे गए। १ इस काल के प्रहरान प्रसाद के पूर्व के प्रहसनों से विषय-वस्तु और शैली में बहुत कुछ भिन्न हो यए। भारतेंदु-युग से प्रसाद के आगमन तक के प्रहसनों के प्रमुख आलंबन हुए दोगी पड़े-पुरोहित, वेश्यागामी पुरुष आदि। द्विवेदी पुग में जिस तरह उत्थानमंथी नारी के चिन्नों को नाटकों में अंबित किया गया उसी तरह प्रहसनों में नारी पर अत्याचार करने वाले वेश्यागामी पुरुषों को व्यंग्य का लक्ष्य बनाया गया। तत्कालीन अंधिश्यासों की सीमा भी उस समय जादू-टोना तक ही थी। अब राष्ट्रीय जागरण को देखते हुए कोसिल की मेम्बरी करने वाले लोगों को वैसाखनदन की उपाधि दी गई। आनरेरी मजिस्ट्रेट के रूप में

१ जी० पी० श्रीवास्तव रचित, 'उलट-फेर' 'हुमदार श्रादमी', 'गब्-बद भाला', 'मरदानी श्रीरत', श्रीर 'भूल-चूक', गोविन्द चरलभ पंत की 'कंज्स की खोपदी', रामदास गौढ़ का 'ईश्वरीय न्याय', बद्रीनाथ भट्ट का 'लबड़ घोषों', 'विवाह विज्ञापन', 'मिस श्रमरीका', सुदर्शन का 'श्रानरेरी मजिस्ट्रेट' उम्र का 'चार बेचारे' श्रादि ।

चरकारी पिट्डुश्रों को आड़े हाथों लिया गया। मध्यवर्गीय स्थिति को भी सामने ले शाया गया।

बद्रीनाथ भट्ट के 'मिस अमेरिका' में दुहरे व्यक्तित्व वाले सेठ जी को खूब वेवकूफ बनाया गया है। इसमें सेठजी के साथ साथ पाश्चात्य कृतिम साज-सज्जा (मेकअप) और रूप पर व्याय है। पित को जूते से पिटवा कर लेखक अपने स्तर को बहुत कुछ गिरा देता है। फिर भी यह प्रहसन सुन्दर बन पड़ा है। 'मिस अमेरिका' भट्टजी का दूखरा प्रहसन है। 'मिस अमेरिका' योरोपीय सम्यता और संस्कृति का प्रतिनिधित्व करती है। उसके जीवन का एकांत लक्ष्य है धन। उसके माता-पिता पूर्वीय आध्यातिमकता को केवल वायवी वस्तु समसते हैं। रंग-मेद की नीति में उनकी अट्टट आस्था है। आज भी 'मिस अमेरिका' का कथानक पश्चिम के अधिकांश देशों, विशेष रूप से अमेरिका का प्रतिनिधित्व करता है। इस प्रहसन में प्रकारान्तर से रीतिकालीन कविताओं पर भी व्याय किया गया है। जी० पी० श्रीवास्तव के प्रहसनों से फूहड़ हास्य की सृष्ट होती है। पात्रों के वेढब नामों से हास्य उत्पन्न करना उनकी प्रमुख टेकनीक है। इनके प्रहसन सामान्य स्तर से भी नीचे हैं।

श्रनुवाद की परम्परा इस समय भी जारी रही। संस्कृत से कालि-दास, भांस श्रादि के कुँछ नांटकों के श्रनुवाद किए गए। शेक्सिपयर के कई नाटकों के श्रनुवाद लाला सीताराम ने किए। टालस्टाय, मोलियर, गाल्सवर्धी, मेटरलिंक के नाटकों के भी हिन्दी रूपान्तर प्रस्तुत किए गए। बंगला से डी० एल० राय और रवीन्द्र के कई नाटक हिन्दी में श्रनूदित हुए। डी० एल० राय के श्रनुवादों ने हिन्दी नाटको को प्रभावित किया। प्रभाव की हिन्द से श्रन्य श्रनुवादों का कोई विशेष मूल्य नहीं है।

### प्रसाद के परवर्ती नाटक

प्रवादनी द्रष्टा कलाकार थे, प्राचीन सांस्कृतिक वैभव श्रीर श्रादर्शात्मक श्रीदात्य के प्रति उनकी गहन श्रास्था थी। श्रतीत की रंगीनी उनके रोमेंटिक दृष्टिकीण के सर्वथा श्रातकूल पड़ती थी; श्रतः श्रपने नाटकों के लिए उन्होंने उसी काल को चुना जो भारतीय संस्कृति की दृष्टि से उस्कर्ष की पराकाष्ठा पर पहुँच चुका था। पर श्राधनिक जीवन के प्रति उनके विश्वासों ने उन्हें पुनरुत्थानवादी होने से बचा लिया। उनके ऐतिहासिक नाटको में श्राधनिक समस्याश्रों श्रीर राष्ट्रीय भावनाश्रों का जो रंग दिखाई पड़ता है उससे स्पष्ट है कि वे श्रतीत के फलक पर श्रपने समसामायिक मावों श्रीर विचारों को श्राकार देना चाहते थे।

उनके ऐतिहासिक नाटकों में मुख्य रूप से दो प्रवृत्तियाँ दिखाई पड़ती हैं—भारत की संस्कृतिक उपलिध्यों का नित्रण और उत्कट राष्ट्रीय भावनाओं का अंकन। इन दोनो प्रवृत्तियों के ताने बाने से ही उनके ऐतिहासिक नाटकों के कथानक छुने गए हैं। गांधीवादी विचार-धारा में भी ये ही ताने बाने दिखाई पड़ते हैं। बाद में राष्ट्रीय आन्दोलन ने जो ब्यापक रूप प्रहण किया उससे नाटककारों ने प्रायः ऐसे ही नाटक अधिक लिखे जो राष्ट्रीय भावनाओं को प्रतिविध्ति कर सकें। इसका अर्थ यह नहीं है कि इन नाटकों में भारतीय संस्कृति को चित्रित नहीं किया गया है। पर इसका स्थान गीण है, इसमें संदेह नहीं। इसी तरह सांस्कृतिक नाटकों में भी सांस्कृतिकता का प्रधान्य है और राष्ट्रीयता के चित्रण का स्थान गीण। प्रधान प्रदित्त को लक्ष्य करते हुए प्रसाद के परवर्ती ऐतिहासिक नाटकों को दो श्रेणियों में बाँटा जा सकता है—ऐतिहासिक-राष्ट्रीय और ऐति-

हासिक सांस्कृतिक। ऐतिहासिक-राष्ट्रीय नाटकों में कुछ तो स्वतंत्रता के पूर्व लिखे गए श्रीर कुछ स्वतत्रता के बाद। इसलिए उनकी रचना के मूल उद्देश्यों में श्रन्तर श्रा जाना स्वामाविक था। इस काल के थोड़े से पौराणिक नाटकों में या तो राष्ट्रीयता का स्वर प्रबल पड़ गथा या श्रन्य समस्यात्रों के समाधान का प्रयास प्रमुख हो उठा है। ये दोनों प्रवृत्तियाँ प्रसाद के पौराणिक नाटक 'जनमेजय के नागयज्ञ' में भी पाई जाती हैं।

प्रसाद के 'ध्रुवस्वामिनी' में समस्या का जो संकेत मिलता है उसका विकास इस काल के समस्या नाटकों में हुआ। समस्या नाटकों को बहुत कुछ डी० एल० राय के भावकतापूर्ण रोमानी नाटकों को बहुत कुछ डी० एल० राय के भावकतापूर्ण रोमानी नाटकों और प्रसाद के ऐतिहासिक रोमानी नाटकों की प्रतिक्रिया भी कहा जाता है। पर १६ वीं शताब्दी के उत्तराई में इब्सन ख्रीर शा ने नाटकों के च्रेत्र में जिस यथार्थवादी प्रवृत्ति को जन्म दिया ख्रीर उसका जो ख्रन्तराष्ट्रीय प्रभाव पड़ा उससे हिन्दी नाटककार ख्रद्यूते नहीं रह सके। कहना न होगा कि समस्या-नाटकों का यह पौदा विवेशी प्रराम के फुलस्बरूप ही पैदा हुआ। यह दूसरी बात है कि यहाँ कि मिट्टी ख्रीर खाद-पानी से पोषित होकर यह सर्वथा भारतीय रंग में रंग गया। समस्या-नाटकों के ख्रतिरिक्त विविध सामाजिक समस्याओं को लेकर ख्रनेक सामाजिक नाटकों की भी रचना हुई।

# ऐतिहासिक राष्ट्रीय-स्वतन्त्रता के पूर्व

स्वतंत्रता के पूर्व राष्ट्रीय श्रान्दोलन की बागडोर जब गाँधीजी के हाथ में श्राई तब देश की युद्ध-पद्धित में ही परिवर्तन नहीं हुश्रा बिल्क बहुत से पुराने नैतिक श्रीर सामाजिक मूल्य भी बदले। उनके व्यापक मानवतावादी हिंध्टकीण के कारण जाति-मेद श्रीर वर्ण-व्यवस्था के बंधनों को प्रवल मटका लगा श्रीर मानव-मानव की समता के सिद्धान्त को लोगों ने बीद्धिक हिंध्ट से स्वीकार कर लिया। सिद्धों तक पराधीनता के पाश में बँधी हुई नारी के प्रति भी हमारा हिंध्टकीण बदला श्रीर वे राष्ट्रीय श्रान्दोलन में सिक्तय रूप से योग देती हुई दिखाई देने लगी। इस समय देश की श्रांतरिक एकता बनाए रखने के लिए श्रावश्यकता थी ग्रह-कलह को रोकने की। राष्ट्रीय श्रान्दोलन को हिन्दू-मुसलमान वैमनस्य के कारण काफी द्यति पहुँच रही थी। गांधीजी ने इसे रोकने की प्राण्पण से चेंब्टा की श्रीर श्राखिरकार इसकी विलवेदी पर श्रपने श्रगृल्य जीवन का भी बिलदान कर दिया।

देश की इस श्रांतरिक एकता के स्थापन का सबसे श्रिधिक श्रमु-भव हरिकृष्ण 'प्रेमी' ने किया श्रीर उन्होंने श्रपने श्रिधिकांश नाटकों की विषय-वस्तु का चुनाव इतिहास के उन्हीं पृष्ठों से किया जिनमें उनकी भावनाश्रों के श्रमुक्ष बहुत से सूत्र विखरे हुए थे। 'शिवा-साधना' की भूमिका में उन्होंने लिखा है—'पंजाब में ज्ञान बांगुरी श्रीर कर्म का शंख फूकनेनाली बहिन कुमारी लडजावती ने एक बार सुमसे कहा था कि हमारे भारतीय साहित्य में—हिन्दुश्रों श्रीर मुसल-मानों को एक दूसरे से दूर करने वाली पुस्तकें तो बहुत बढ़ रही हैं। उन्हें मिलाने का प्रयत्न बहुत थोड़े साहित्यकार कर रहे हैं। तुम्हें इस दिशा में प्रयक्ष करना चाहिए। इसी लक्ष्य को सामने रखकर उन्होंने मुक्ते ऐतिहासिक नाटक लिखने का आदेश दिया। उनके 'रह्या-बंधन', 'शिया-साधना', 'प्रतिशोध', 'स्वप्न-मंग' 'आहुति' आदि में उसी एकता का प्रतिपादन किया गया है।

'रज्ञा-बंधन' में कर्मवती की राख को देखकर हिमायूँ कहता है— 'यह खाक इन्सानियत की श्राँखों का श्रंजन हैं।...महाराणा! बहन कर्मवती की चिता की यह श्राग मजहवी तश्रस्तुव की जलन न पैदा करे।...सारे मुसलमान बुरे हैं, यह न समक्तना...में तो हिन्दुश्रों के कदमों में बैठकर मुहब्बत करना सीखना चाहता हूँ।' हिन्दू-मुस्लिम एकता का जो प्रयास गांधी जी ने किया उसे फलीभूत होते न देखकर नाटककार ने 'स्वप्न-मंग' की जहाँनारा से कहलाया है—'श्राज एक महान स्वप्न मंग हो गया। क्या मारत की भावी पीढ़ियाँ इस महान बिलदान को भूल जावेंगी।...हिन्दुस्तान क्या त् इस श्रावाज को सुनेगा ? सुनकर कुछ करेगा ?'

सांस्कृतिक हिंद से इन दो भिन्न जातियों को समिन्नत करने का प्रयास ही प्रेमी जी के नगठकों का सुख्य ज्ञां स्र रहा है। मुसलमानों के प्रति प्रेमी जी के प्रधान पात्रों का जो हिंदिकोण है उसका प्रतिनिधि उदाहरण 'रक्षावन्धन' की कर्मवती के ये शब्द हैं— 'चौकती क्यों हो, जवाहरबाई! मुमलमान भी इन्सान हैं। उनके भी बहने होती है। सोचो तो बहन, क्या वे मनुष्य नहीं हैं! क्या उनके हृदय नहीं हैं! वे ईश्वर को खुदा कहते हैं, मंदिर में न जाकर मस्जिद में जाते हैं। क्या इसीलिए हमें उनसे घृणा करनी चाहिये! शिवाजी का मुसलमान स्त्री, कुरान और मस्जिद के प्रति खादर भाव सांस्कृतिक एकता और धार्मिक सहिष्णुता को और संकेत करता है।

हिन्दू-मुस्लिम एकता के लिए उदार सांस्कृतिक हिन्दकोण के आंतिरिक्त यह भी आवश्यक है कि मुसलमान इस देश को अपना

देश समसे। जब तक वे इस बात को स्वीकार नहीं करते हैं, तब तक उन्हें संदेह की हिन्द से देखा जाना स्वाभाविक हैं। लेकिन ऐसे मुसलमानों की कमी नहीं है जो इस देश को ही श्रपना देश समसते है। शिवा-साधना के बाजी श्रीर 'प्रतिशोध' के बकी खाँ ऐसे ही पात्र हैं। बकी खाँ कहता है—...बुन्देलखंड क्या सिर्फ बुन्देलों की है शक्या यह जमीन सिर्फ हिन्दुश्रों को दाना पानी देती है, हम मुसलमानों को नहीं ? मजहब के नाम पर मुल्क के दुकड़ें न करो सुजानखंह। जिस मुल्क में हम पैदा हुए, जिसकी मिट्टी में हम खेले-कूदे, जिसके श्राबोदाना से हम पत्ने, उसकी श्राजादी से क्या हमारा कोई ताल्लुक नहीं ?'

कुछ विशिष्ट राष्ट्रीय श्रादशों को श्रपना एकात लक्ष्य बना लेने के कारण 'प्रेमी' के पात्र बहुत कुछ उन श्रादशों के ही प्रतिरूप बन गए हैं। यही कारण है कि उनके पात्रों को वह मानवीय व्यक्तित्व नहीं मिल पाया है जो प्रसाद के पात्रों को उपलब्ध हो सका है। प्रसाद के चरित्र जहाँ मानवीय संवेदना उत्पन्न करने में सर्वथा समर्थ प्रतीत होते हैं वहाँ प्रेमी के पात्र मादनाश्रों के प्रतीक से होकर रह गए हैं।

प्रसाद के व्यास, गौतम आदि की परंपरा में प्रेमी के साहरोख श्रौलिया, प्राण्नाथ प्रसु, स्वामी रामदास आदि आते हैं। लेकिन नहाँ व्यास और गौतम नाटक को मोइ देते हैं वहाँ प्रेमी के इस प्रकार के पात्र ऐतिहासिकता की रहा भर करते हैं।

प्रवाद और प्रेमी के अधिकांश नायक मातुभूमि के लिए अपना सर्वस्व निंछांवर करने के लिए प्रस्तुत दिखाई पड़ते हैं। पर प्रसाद के पात्रों के चतुर्दिक कुछ वैयक्तिक समस्याएँ इस प्रकार से विरी रहती हैं कि जीवन अपनी समअता में चित्रित हो उठता हैं। इन समस्याओं के अभाव में प्रेमी के पात्र प्राया एकांगी हैं। उनके समस्त पात्रों में शिवाजी का व्यक्तित्व सर्वाधिक व्यापक है। उसके जीवन में अपेचाकृत गंभीर राजनीतिक परिस्थितियाँ आती है और यही कारण है कि वह उनसे जुमता हुआ। इतना महान बन पाता है। प्रेमी ने शिवाजी को उसकी ऋछ वैयक्तिक समस्यास्रों से भी संबद्ध किया है पर ये समस्याएँ पाठकों या दर्शकों में भावानुम्ति नहीं जागरित कर पातीं। य्रांत में माता जीजाबाई के निधन पर शिवाजी को जिस प्रकार शोक-विह्नल चित्रित किया गया है वह बहुत कुछ पूर्व-निश्चित और कृत्रिम हो गया है। शिवाजी के उद्गारों को इस ढंग से व्यक्त किया गया है मानो सब कुछ स्वामी रामदास के उपदेश देने की भूमिका है। सच पछिए तो शिवाजी के संपूर्ण व्यक्ति को एक विशेष परिधि में ही देखा गया है। शिवा जी के शब्दों में वह परिधि है- भारतवर्ष को स्वतंत्र करना, दरिद्रता की जड़ खोदना. ऊँच-नीच की भावना श्रीर धार्मिक तथा सामाजिक श्रसिह्णुता का श्रन्त करना, राजनीतिक तथा सामाजिक दोनों प्रकार की क्रांति करना।' छत्रसाल के जीवन का लक्ष्य भी उससे भिन्न नहीं है- 'संपूर्ण भारत की स्वाधीनता मेरे जीवन का स्वप्न होगा किन्तु बुन्देलखंड के श्रपमान का प्रतिशोध दिल्लीपति से लेना मेरा प्रथम कर्त्तव्य है।

पुरुष पात्रों के समान ही प्रेमी के नारी पात्र—कर्मवती, जीजा-बाई, लालकुँवरि ग्रादि-सच्चे ग्रर्थ में देशमक्त ग्रीर सचिरित्र देवियाँ हैं। लेकिन विशेष प्रकार के साँचे में ढलने के कारण वे टाइप हो गई हैं। इसलिए इनके व्यक्तित्व भी सरस नहीं बन पाए हैं।

प्रेमी के संवाद प्रसाद के संवादों की अपेचा अधिक गठे हुए और अलंकृति के लदाव से मुक्त हैं, भाषा पात्रों के अनुसार रखी गई है। हिन्दू पात्र संस्कृतिन्द्र हिन्दी का प्रयोग करते हैं और मुसलमान पात्र कारसी-बहुल हिन्दी का। इससे पात्रों के संभाषण में स्वाभाविकता और निजी रंग आ जाता है। पर इन संवादों की सबसे अधिक अखरने वाली बात है इनकी नीरसता। वर्णन-विवरण श्रथवा उपदेश-प्रधान कथोपकथन में रसहीनता का श्रा जाना स्वाभाविक है। कही-कहीं तो ऐसा मालूम पड़ता है कि रार्जनीतिक रंगमंच से नेताश्रों के भाषण हो रहे हैं।

जहाँ तक वस्तु-योजना का सम्बन्ध है उनके नाटक प्रसाद के नाटकों की अपेचा शुंखलाबद, गतिशील और रंगमचीपयुक्त हैं। रचाबन्धन के तीनों श्रंक-प्रेमी के नाटकों में प्रायः तीन ही श्रंक हैं-एक दूसरे से कारण-कार्य के रूप में जुड़े हुए हैं। शरणागत की रचा इस नाटक का केन्द्र-विनद्ध है। इसकी त्रिस्त्री कथाएँ, उक्त केन्द्रीय विंदु से संबद्ध होने के कारण, सहज भाव से एकस्त्रता में पिरो उठी हैं। धन्यदास का प्रसंग यद्यपि नाटकीय कथा-वस्तु का अनिवार्य श्रंग नहीं हो पाया है फिर भी उसे किसी प्रकार से मुख्य कथा-वस्त से जोड़ लिया गया है। 'शिवा-साधना' 'रज्ञाबंधन' की तरह चुस्त श्रीर प्रभावोत्पादक नहीं है। यह ऐतिहासिक नाटक न होकर बहुत कुछ इतिहास-नाटक हो गया है । श्रंकों में सुसंबद्धता होते हए भी विवरण-वर्णन प्रधान दृश्यों के कारण नाटकीय गति हो जाती है । 'प्रतिशोध' में एक दूसरी तृटि है। इसमें दो पीढ़ियों की कथाएँ ली गई हैं जो नाटक की अपेद्धा उपन्यास की विस्तृति के अधिक अनुकूल हैं। पहले शंक की कथा को छत्रसाल की कथा में ही ग्रन्तर्भक्त किया जा सकता था। लेकिन ऐतिहासिक तथ्यों के फेर में पड़ कर लेखक चंपतराय की कहानी के लिए एक पूरा श्लंक व्यय कर देता है । प्रथम ग्रंक में लगभग चार पृष्ठों तक चलने वाली इरदौल की कहानी कथा की गति में बाघा डालती है। इन मुटियों के बावजूद भी प्रेमी के नाटक नाटकीय कला की हिन्द से प्रसाद के आगे हैं।

प्रेमी के नाटक जहाँ बाह्योपचार में प्रसाद से आगे दिखाई पड़ते हैं वहाँ अतंरंग के चित्रण में उनसे कई कदम पीछे। कलागत परिष्कृति साधना और जागरूकता (कांससनेस) की माँग करती है। फिर प्रेमी के सम्मुख प्रसाद की कलागत त्रुटियाँ प्रत्यद्य थीं, इसलिए चेन्टा पूर्वक उन त्रुटियों का परिहार किया जा सकता था। स्वभावतः रोमेंटिक होने के कारण प्रसाद ने कला के प्रति उतनी चिंता नहीं की। पर आंतरंग का चित्रण साहत्यकार की वैयक्तिक प्रतिभा, भावानुमूति-प्रवणता और जीवन के भीतर बैठने की अद्भुत द्यमता पर निर्भर है। प्रसाद में ये सारी विशेषताएँ पाई जाती हैं। उनके अपने स्वतंत्र जीवन-दर्शन ने भी आंतरंग के प्रभावपूर्ण और सूक्ष्म चित्रण में उनकी सहायता की। एक विशेष राजनीतिक चेतना से बंध जाने के कारण प्रेमी जीवन को समग्रता में नहीं अंकित कर सके।

उपर्युक्त प्रश्न की विवेचना के लिए गांधी जी की श्रातमोपलिब तथा उसके प्रभाव पर भी विचार कर लेना चाहिए। जिस अतः साधना, सत्य-ग्रहिंसा ग्रीर हृदय-परिवर्तन के उदात्त श्रादशीं को गांधी जी ने अपने व्यक्तिगत जीवन में ढाला उनकी देश के कितने लोगों ने ब्रात्मसात किया ? बाहर-बाहर से लागों ने उन्हें ब्रापनाया पर वे देश के रक्त के साथ घुलमिल न सके। इसका स्वामाविक परिगाम यह हुआ कि गांधीवादी आदशों पर निर्मित साहित्य में पाणों का सहज उच्छवार ग्रमिव्यक्ति नहीं पा सका। इस तरह की कविता, कहानी, उपन्यास, नाटक ग्रादि में हृदय को उड़ेल देने वाली बेचैनी, प्राणी को उत्सर्ग कर देने वाला व्याकुल आग्रह नहीं है। प्रेमी के नाटकों में अनेक गाधीवादी आदशों को वासी मिली है, किंतु वे बहुत कुछ सैद्धान्तिक सीमा का अतिक्रमण नहीं कर सके हैं । बाह्योपचारों को युगातुरूप उन्होंने भी अपनाया है पर प्राणों को विमंथित कर देने वाली यह शक्ति जो उनको भी वैसे ही नहीं प्राप्त हो सकी जैसे देश के हृदय को स्पर्श कर देने याली गांधी जी की शक्ति उनके ऋतुयायियों में नहीं ऋग सकी। सेठ गोविंददास का 'शेरशाह' छेमी के नाटकों के मेल में है।

सेठ गोविंददास का 'शेरशाह' ग्रेमी के नाटकों के मेल में है। इस में भी हिन्दू-मुस्लिम-एकता श्रीर मुसलमानों की राष्ट्रीय चेतना का श्रंकन हुन्ना है। शेरशाह का कहना है—'...में चाहता हूँ इस मुल्क में हिन्दू-मुसलमान दोनों मिलकर इस बाहरी कीम'का मुकाबला करें।...फिर यह काम यहाँ के सुलतानों ग्रीर राजाश्रो पर ही न छोड़ा जाय, बल्कि यहाँ की श्राम रियाया को भी इस काम में शामिल किया जाय।''' इस कथन में ब्रिटिश राज्य से लोहा लेने के लिए हिन्दू-मुस्लिम एकता की पुकार है।

इस देश में ऐसे मुसलमान भी पाए जाते हैं जो अपरदेशीय भक्ति (एक्स्ट्रा टेरीटोरियल लायल्टी) के कायल हैं। उनके सामने शेरशाह का यह आदर्श रखा गया हैं—'मैं हूँ हिन्दी, इसी मुल्क में पैदा हुआ, यहीं की आबोहवा में पला यहीं की मिट्टी से बना और इसी मिट्टी में मिल्या। यहाँ से वाहर देखने के लिए मेरे पास कुछ नहीं। हिन्दुस्तान ही मेरे लिए सब कुछ है। यहाँ के रहने वाले चाहे वह किसी भी मजहबी मिलत के हो मेरे भाई बिरादर हैं।'

इसमें दो कथानक हैं—एक शेरशाह के राज्य निर्माण का श्रीर दूसरा निजाम श्रीर लाडबान के प्रेम का। पर दोनों की राहें श्रलग हैं। दूसरी प्रासंगिक कथानक किसी भी तरह श्राधिकारिक कथा को गति नहीं देती श्रीर श्रंत तक श्रपना स्वतंत्र श्रस्तित्व बनाए रखती है। संविधानक सौष्ठव की हिष्ट से यह इस नाटक का एक बड़ा दोष है।

प्रेमी के पात्रों की भॉति शेरशाह भी एक विशेष आदर्श को लेकर चलता है। वह अत्यन्त पर्चन्य-निष्ठ और धुन का पक्का है। पर इसके अतिरिक्त वह और कुछ नहीं है। निजाम और बानू के प्रेम का आधार भाइकतापूर्ण और अगंभीर है। इसी का परिणाम है कि एक फकीर हो जाता है और दूसरा पागल। जीवन के प्रति इस प्रकार का निषेधात्मक दृष्टिकीण सस्ते प्रेम का ही द्योतक है। बानू के विवाह ने—एक समस्या अवश्य उत्पन्न की है। वह कहती है—'ऐ खुदा! खुदगर्जों ने मेरे जिस्म का

सौदा बिना मेरी मर्जी के किया। के लेकिन यह समस्या अपने में ही दूट कर रैह गई है। मुख्य नाटक का अंग न बनने का परिणाम यही होता है।

'कुलीनता' सेठ जी का दूसरा ऐतिहासिक राष्ट्रीय नाटक है। यद्यपि इसमें कुलीनता पर ऋकुलीनता की विजय दिखाई गई हैं तथापि देशोद्धार का स्वर इसमें ऋाद्यन्त छाया हुआ है। यह गांधी-युग में परिवर्तित नए मूल्यों से ऋनुमासित है। गांधी जी ने वर्ण-भेद की जिस खाई को पाटने का प्रयास किया वह केवल स्पुर्य-ऋस्पुर्य की मोटी समस्या तक ही नहीं सीमित थी गांधी जी की पेनी दृष्टि स्थूल समस्याओं को पार कर उनके तल का स्पर्श करती थी। वे वर्षों की श्रेष्ठता के विश्वासी न होकर कर्म की श्रेष्ठता के विश्वासी थे। वे सच्चे कर्मयोगी थे। इस नाटक में कर्म की श्रेष्ठता का ही प्रतिपादन किया गया है।

नाटक के अन्तर-पृष्ठ पर वेणीसंहार का यह क्षोक छपा है—
स्तो वा सूतपुत्रो वा, यो वा को वा भवाभ्यहम्
दैवायत्तं कुले जन्म, मदायत्तं तु पौरूपम्

कुलीनता नाटक की यही मुख्य समस्या है। बीसवीं शती में नवीन परिस्थितियों के प्रकाश में मानवता का नया मूल्यांकन होने लगा। जाति, वंश और कुल के मिथ्या गौरव की ग्रंघ-गुहा से निकल कर मनुष्य ने कर्म-सौन्दर्य की उषः किरखों का प्रकाश देखा। ग्राज उसी कर्म-सौन्दर्य को मानवीय श्रेष्ठता का मान ठहराया जा रहा है। इन्हीं मूल्यों के ग्राधार पर कर्ण को कई काब्यो में नए सिरे से देखा गया। दिनकर के 'रश्मिरथी' का कर्ण कहता है—

> यह करतब है यह कि शूर जो चाहे, कर सकता है। नियति भाज पर पुरुप पाँव निजवल से थर सकता है॥ वह करतब है यह कि शक्ति बसती न वंश या कुल में। बसती है वह सदा बीर पुरुपों के वह प्रथुल में॥

कुलीनता के 'यहुराय' के विषय में भी रिश्मरथी के कर्ण का कथन अज्ञरश: सत्य है। यहुराय को अञ्जलीन मान कर, जिन कुलीन कलंचुरियों ने निर्वासित किया उन्हीं को उसके सामने मुँह की खानी पड़ी। 'कुलीनता' की इस समस्या को राष्ट्रोद्धार की समस्या से इस तरह बाँध दिया गया है कि दोनों एक दूसरे से पूर्णता समन्वित हो गई हैं। इसके साथ ही यहुराय और कलचुरि कुमारी रेवा का विवाह रूढियों पर जबरदस्त महार है।

इसका कथानक स्वच्छ और गतिशील है। पात्रों के चरित्र में सर्वत्र ऋजुता और स्पष्टता है। रंगमंच और सिनेमा—दोनों के लिए यह समान रूप से उपयुक्त है।

उदयशंकर भट्ट का 'दाहर या सिंधपतन' नाटकों के इसी वर्ग में श्राएगा। यह कथानक, चरित्र, संवाद श्रादि हिंग्टयों से बहुत सफल नहीं कहा जा सकता। भट्ट जी के 'विक्रमादित्य' श्रीर 'दाहर' दोनों में प्रसाद के नाटकों की प्रायः सभी त्रुटियाँ एकत्र हो गई हैं।

मिलिन्द के 'प्रताप-प्रतिशा' [१६२६] और अरक 'के जय-पराजय' [१६३७] में राष्ट्रीयता का रंग दिखाई पड़ेगा—एक में वह प्रत्यन्त है तो दूसरे में प्रच्छन । 'प्रताप' पराधीन देश की आवां जाओं के प्रतीक हैं । उनके कार्य और वाणी में तेज और जीवन है तो शैथिल्य और निराशा भी हैं । ब्रिटिश साम्राज्य से जुकते हुए देश की मनोवृत्ति कुछ-कुछ उसी प्रकार की हो गई थी । अपने जीवन के श्रंतिम काल में राणा ने कहा था—'इस जीवन की श्रव कोई सार्थकता नहीं । केवल एक लंबा-चौड़ा, सूखा और सूना बालुका-प्रदेश हृदय में ज्वालामयी हिलोरें लेता-सा प्रतीत होता है । कोई आशा जनहीं ! कोई मरोसा नहीं ।' प्राण-विसर्जित करते समय को आशा उन्होंने प्रकट की है वह भरत वाक्य है । स्वतंत्रता संप्राम की जनसा की प्रतिथ्वनि भी नाटक में सुनाई पड़ेगी । टेकनीक की हृष्ट से नौरोज

की घटना, पृथ्वीराज और गंगा की वार्ता मुख्यकथा का ग्रंग नहीं हो पाई है

'जय-पराजय' में लेखक के मन का जो अवसाद व्यक्त हुआ है वह देश के अवसाद से अद्भुत मेल रखता है। लेखक ने जीवन की उदासीनता को भूल जाने के लिए इस नाटक को लिखना आरंभ किया—'यही सोचकर उठा, चाहा कि इस उदासीनता को मटक दूँ। ऐसा न कर सका तो इसे किसी दूसरी ओर लगाने का ही निश्चय किया। 'जय-पराजय' मेरे उसी प्रयास का फल है।'

साफ है कि लेखक ने किसी उद्देश्य विशेष के प्रतिपादन के लिए इसे नहीं लिखा है। यही कारण है ऐतिहासिक राष्ट्रीय नाटकों में जो राष्ट्रीयना उभर कर चित्रित हुई है वह इसमें नहीं दिखाई देती। इसका ग्रुभ परिणाम यह हुआ है कि इसमें किसी विशेष चिन्ता-धारा की ठूंस-ठाँस के लिए अवकाश ही नहीं रह गया। फिर भी जिस फलक पर राजपूतीशान, इटधर्मी, स्वाभिमान, वश-मर्यादा, गृह-कलह, अन्तः पुर में चलने वाले निर्मम षड्यन्त्र का चित्रण हुआ है वह अप्रत्यक्त रूप से पाठकों के मन में राष्ट्रीय चेतना को उद्बुद्ध करता है। नाटक के प्रधान पात्र राणा लक्त्तिह, चड, राधव देव, रण्यमल-सब के सब जय-पराजय की भावना से खोत-प्रोत हैं।

इस नाटक का केन्द्र-विंदु मेवाड़ है और मेवाड़ की कथा आधिका-रिक कथा है। मंडोवर की कहानी, जो प्रासिगक कथा के रूप में आई है, मुख्य कथावरत से चीर-नीर की भाँति मिल गई है। छंपूर्ण नाटक पाँच अंको में से बाँटा गया है, जिनमें घटनाएँ एक दूसरे से कारण-कार्य या किया-प्रतिक्रिया के रूप में जुड़ी हुई हैं। हराका फल यह हुआ है कि नाटक स्वाभाविक रूप से गतिशील हो उठा है। फिर भी कुछ ऐसे दृश्यों का भी समावेश हुआ है जो नाटक की गति में बाधक नहीं हैं तो साधक भी नहीं कहे जा सकते। नाटक के प्रथम परिचयात्मक अंक की ऐसी अनिवार्यता नहीं प्रतीत होती, उसे संचेप में प्रोलांग के रूप में दिया जा सकता था। तृतीय श्रंक का पहला दृश्य जिसमें विवादोत्सव में गठरी सभाले हुए बाहाणों का चित्रण है, हटाया जा सकता है। चोथे श्रक के पहले दृश्य की भी कोई उपयोगिता नहीं प्रतीत होती।

इस नाटक का मुख्य पात्र चंड टिपिकल राजपूत है। वह अद्भुत योदा, बात का धनी ऋौर हढ प्रतिज्ञ है । मध्यकालीन राजपूरी शौर्य, पराक्रम. ब्रात्माभिमान उसकी नस नस में कृट-कृट कर भरा है। यही कारण है कि जहाँ भी उसके आत्म-सम्मान को धक्का लगा कि वह श्रपना धेर्य और कुछ हद तक विवेक खो बैठता है। उसकी इस कमजोरी का भरपूर लाभ रखमला ने उठाया भी। राधवदेव उतना राजपूत नहीं है जितना सामान्य मनुष्य-जय-पराजय के श्रांतद्व द्वीं से संयुक्त। हंसाबाई जीवंत नारी है। लेकिन रणमल के निधन पर उसका रदन श्रौर श्रनुताप पूर्ववर्ती घटनाश्रों की भूमिका पर बहुत श्रीचित्य पूर्णं श्रीर मनोवैशानिक नहीं प्रतीत होता। भारमली को डा० नगेन्द्र ने देवसेना और मालविका के गौरव की अधिकारिणी माना है। लेकिन देवासेना के त्याग, दीर्घकालीन ब्रानुताप-वेदना, अन्तर्दोह की जलन के लिए भारमली को पर्याप्त अवसर ही कहाँ मिला! मालविका के मूक बिलदान में जो वेदना पुंजीभूत हुई है बह भारमली के बिलदान में नहीं दिखाई देती। फिर भी भारमली जो का बरी तरह कनोट लेती है।

नाटक का द्यंत द्रात्यन्त मार्मिक बन पड़ा है, चंड के प्रस्थान के कारण जो करुण वावावरण निर्मित होता है उसकी छाया गहन से गहनतर होती जाती है।

गोविन्द बल्लभ पंत का राजमुकट, जमुनादास मेहरा का पंजाब-केसरी, रूपनारायण पांडेय का मारवाइ-गौरव श्रादि ऐतिहासिक राष्ट्रीय नाटक हैं।

# ऐतिहासिक-राष्ट्रीय-स्वतंत्रता के बाद

स्वतंत्रता के पूर्व जो ऐतिहासिक राष्ट्रीय नाटक लिखे गए उनका मुख्य उद्देश्य था देश में राष्ट्रीय चेतना को उद्बुद्ध करना। चे राष्ट्रीय श्रान्दोलन को श्रतीत की पीठिका पर मुखर कर रहे थे। देश के स्वतंत्र हो जाने पर नई समस्याएँ उत्पन्न हुई श्रीर इनके प्रकाश में ऐतिहासिक नाटकों ने नया रूप ग्रह्ण किया। श्रव इन नाटकों का प्रधान उद्देश्य हुश्रा जनता में स्वराष्ट्र-रह्मा की भावना मरना तथा देश को पतन के गर्त में ढकेलने वाले उपकरणां के प्रति हमें सचेत करना।

इन नाटको की दूसरी प्रवृत्ति में जन-संघटन पर बल देना। स्वतन्नता के पूर्व लिखित ऐतिहासिक नाटको में भी इसे स्थान दिया गया है पर इस काल के नाटकों में जन-संघटन की चेतना को विशेष रूप से समाविष्ट किया गया है। राज-तंत्र के टूट जाने पर देश का मविष्य एकाना रूप से जागरूक जनता पर ही निर्भर करता है।

नाटकां के नायकां को सब्चे श्रर्थ में जनता का सेवक सिद्ध किया गया है। राजकुमार होते हुए भी उन्हें ऐसी परिस्थितियां में ढाला गया है कि वे जनता के सेवक के रूप में चित्रित हो सकें। 'उद्धार' के हम्मीर, 'कीर्तिस्तंम' के संश्राम सिंह, 'शपय' श्रीर 'समाधि' के जनेन्द्र ऐसे ही नायक हैं।

इनके ग्रतिरिक्त स्वतन्नता के बाद उत्पन्न होने वाली कुछ ग्रन्य समस्याओं को भी संनिविष्ट करने का प्रयत्न नाटककारों ने किया है, जैसे वेश्या-जीवन की समस्या, ग्रत्याचार के फलस्वरूप ग्रन्तःसत्वा स्त्रियों की समस्या श्रादि। किंतु वे समस्याएँ स्वतंत्रता प्राप्ति के बाद की ज्वलंत समस्याएँ नहीं। इन समस्यात्रों को ग्रहण क्रने में लेखकों की दृष्टि बहुत कुछ ग्रखनारी समस्यात्रों तक ही सीमित हो गई है।

स्वतंत्रता के बाद लिखे गए ऐतिहासिक-राष्ट्रीय नाटककारों में प्रेमी का स्थान अप्रतिम हैं। उनके 'उद्घार' 'शपथ' श्रीर 'कीर्तिस्तंम' ऐसे ही नाटक हैं। विष्णुप्रमाकर के 'समाधि' श्रीर जगदीशचन्द्र माथुर के 'कोणार्क' को भी इसी श्रेणी में रखा जायगा।

'शपथ' की सूमिका में प्रेमी ने अपने उद्देश्य को स्पष्ट करते हुए लिखा है—''हमें देश के हितहास से शिह्या लेनी चाहिए। हितहास के अध्ययन का अर्थ तिथियों-घटनाओं को याद कर लेना भर नहीं है। इतिहास तो हमें बताता है कि हमें क्या करना चाहिए क्या नहीं, किस तरफ जाने में पतन है—किघर जाने में उत्थान, कहाँ मरण है—कहाँ जीवन।' इस उद्देश्य को सामने रखने से इन नाटकों में राष्ट्रीयता का स्वर थोड़ा-बहुत मंद पड़ गया है। इसके परिणामस्वरूप नाटककार की दृष्टि कुछ गंभीरतर समस्याओं की ओर भी गई है और नाटक में अपेदाकृत अधिक संदम आ गया है।

प्रेमी के 'शपथ' श्रीर विष्णु प्रमाकर की 'समाधि' की कथा-वस्तु प्रायः एक ही है। पहले का नायक विष्णुवर्धन है तो दूसरे का यशावर्धन—दोनों एक ही व्यक्ति हैं। दोनों में ही जनता के बल पर हूणों का उच्छेद किया गया है। दोनों नाटकों में एक पच्च राष्ट्र-प्रेमियों का है श्रीर दूसरा विदेशियों तथा उनके सहयोगी देश-द्रोहियों का। यह सब होते हुए भी जहाँ तक वस्तुसंघटन का प्रश्न है प्रेमी की सजगता श्रीर चुस्ती समाधि में नहीं पाई जाती। विष्णु ने नाटक के भीतर नाटक रखकर कथा को नीरस श्रीर श्रगतिशील बना दिया है। इनकी ऐतिहासिक चेतना भी बहुत जागरूक नहीं

दिखाई पड़ती । भानुगुप्त का शिविर को 'कैंप' कहना इसी का द्योतक है

रापथ की वूसरी विशेषता यह है कि इसके पात्र अनेक वर्गों से चुने गए हैं। राष्ट्र की रक्षा के लिए किंव, नर्तकी, नाविक आदि सभी योग देते हैं। विष्णु वर्धन ने एक स्थान पर कहा है— 'किन्तु हमारा मुक्ति-संग्राम भूपालों के सहयोग पर अवलंबित नहीं होगा। निस्संदेह सुहासिनी, भूपालों की वेतन भोगी सेना हूणों की दुर्धर बर्धरता को आँधों के सामने नहीं टिकेगो...। आवश्यकता है जनता में निभयता, आत्मविश्वास समूह-बल पर आस्था और देश के प्रति कर्त्तव्य-भावना को जाग्रत कर प्रत्येक आवाल वृद्ध नर-नारी को मुक्ति-सेना का सैनिक बनाने की।' इसी को लक्ष्य में रख कर पात्रों का चुनाव भी किया गया है। प्रसाद के नाटकों की तरह यहाँ भी प्रयस्थाँ हैं पर इनमें वह उन्मदष्णु राग, गहरी वेदना और आन्तरिक मन्थन नहीं है। फिर भी 'समाधि' की अपेना 'शपथ' में रागात्मक तत्व को अधिकता मिलेगी। 'समाधि' राजनीतिक अधिक हो गया है।

उद्धार का नायक हम्मोर भी जनता के अधिक निकट है।
उसका लालन पालन मेवाड़ के राजकीय वैभव से दूर प्रकृति के
उन्मुक्त प्रांगण में हुआ है। इसी से वह जनता का और जनता
उसकी बन सकी! उसकी माँ सुधीरा कहती है—'राजकुमारत्व का
मान हमीर में उच्चता की भावना भर देता और उसे प्रत्येक देहाती
स्त्री-पुरुष को आत्मीय मानना कठिन हो जाता। वह राजकुमार
होकर बाल-बंधुओं का सम्राट न बन पाता।' इस नाटक में दो
पीढ़ियों की कथाएँ ली गई हैं, पर लेखक ने बड़े ही कौशल से दोनों
को सुसंबद्ध कर दिया है। व्यापारान्वित और गितशीलता की दृष्टि
से यह प्रेमी का एक सफल नाटक है।

इस नाटक में देश-भक्ति की चर्चा गंभीर रूप में उठाई गई

है। इसमें हिन्दू-मुस्लिम एकता के स्थान पर मानव-मानव की समता का व्यापक सिद्धान्त उपस्थित किया गया है। दुर्गा का कहना है— 'हमें किसी व्यक्ति, देश या संस्कृति के विरुद्ध भावना नहीं भरनी चाहिए। हमारा विरोध केवल उसी विदेशी शासन-तन्त्र से होगा, जो हमें दास बना कर रखना चाहता है। मनुष्य के नाते प्रत्येक मानव हमारा बंधु होगा।'

'कीर्तिस्तंभ' में उन तन्त्रों को उभारा गया है जो देश की स्वतंत्रता में सहायक हुए हैं। राजयोगी ने नाटक के अन्त में कहा है—'स्वार्थ, अभिमान और क्रोध में आकर कभी जन्मभूमि के हित को मत भूलो। सत्ता और सम्मान पाने के लिए प्रतिस्पर्धा की भूल मत करो। देश के प्रत्येक व्यक्ति को अपने समान सममो।' यही इस नाटक का मुख्य उद्देश्य है।

स्वार्थ, ग्रामिमान श्रीर क्रोध में श्राकर ज्वाला देश के हित को भूल गई। च्रिणिक लाभ के लिए उसका भाई स्रजमल विदेशियों से जा मिला। सत्ता श्रीर सम्मान पाने के लिए पृथ्वीराज मातृभूमि के हित को न याद कर सका। देश के हित को सर्वोपिर सममा संग्राह सिंह श्रीर राजयोगी ने।

उद्देश्य विशेष के पूर्वर्थ संग्रामिंह का चिरत्र 'टाइप' चिरत्र हो गया है। राष्ट्रीयता श्रीर मातृभूमि के हित को दृष्टि में रखकर उनका जो चिरत्र श्रंकित किया गया है वह उनके राजपूती व्यक्तित्व पर बुरी तरह हाबी हो गया है। श्रागे चलकर राजयोगी ने उनके व्यक्तित्व को श्रीर भी श्रिषिक दबा दिया है। फलस्वरूप वे बहुत कुछ निष्क्रिय प्रतीत होने लगते हैं। पृथ्वीराज श्रपनी उच्छुं खलताश्रों में राजपूतों की समस्त विशेषताश्रों श्रीर त्रुटियों से श्रिममंडित श्रच्छा बन पड़ा है। ज्वाला प्रतिक्रियात्मक मनोवृत्ति को मूर्त करती है, पर तारा में राजपूती गौरव के साथ विवेक श्रीर संयम भी है, किन्तु उसकी प्रेमिका की सूमिका श्रविकसित रह गई है। पृथ्वीराज के उठ जाने पर भी उसके मानसिक द्वंद्व को चित्रित न करके एक प्रभाव-शाली नाटक्कीय स्थिति (सिचुवेशन) को खो दिया गया है।

कथानक, संविधान सौष्ठव की दृष्टि से यह प्रेमी के परवर्ती नाटकों से कहीं श्रागे हैं।

इस िलिसिले में उदयशंकर मद्ध के 'शक विजय' का उल्लेख करना त्रावश्यक है। उसका भी लक्ष्य है— 'त्राज देश धर्म से भी महान है, न्यक्ति त्रौर समाज से भी बृहत्तर है। इस भावना को जायत करने की त्रावश्यकता है; देश की स्वतंत्रता उसका सुख सर्वो पिर है; इस प्रकार के विचारों के प्रचार में जो मानसिक त्र्रमंत्रता उत्पन्न होते हैं उनमें हमें किसको स्वीकार करना चाहिए त्रौर किसको त्र्रस्वीकार इत्यादि बातों को पाठकों तथा सर्वसाधारण के सामने रखने के हेतु-स्वरूप मेरा यह जुद्र प्रयत्न है। 'इस नाटक में जैन गुरु कालकाचार्य के देशद्रोही कार्य को केन्द्र-विन्दु माना गया है। इसी विषय पर वृन्दावनलाल वर्मा ने भी 'हंस मयूर' नाटक लिखा है। पर मुख्यतः सांस्कृतिक होने के कारण उसकी चर्चा ऐतिहासिक सांस्कृतिक नाटकों के भीतर की जायगी।

इस नाटक का गंधर्व सेन ( वर्मा जी का गर्धमिल्ल ) है पर वह गर्धमिल्ल के विपरीत परम श्राचरणवान है। इसका वास्तविक नायक वरद् देशोद्धार में श्राचन्त संलग्न है। वह वर्मा जी के इन्द्र देव की भाँति किसी तन्वी के नाच-रंग में नहीं उलका है। इसका मंखलिषुत्र वर्माजी के पुरंदर की श्रपेद्धा श्रधिक गम्भीर श्रीर प्रेरणा-दायक है। पर इस नाटक के श्रधिकांश पात्रों पर देश भक्ति का रङ्ग इतना गहरा चढ़ा हुआ है कि उनकी वैयक्तिकता लुप्त प्राय हो गई है।

वस्तु-योजना की दृष्टि से 'शक विजय' भट्टजी के अन्य नाटकों की अपेजा कहीं अधिक अच्छा कहा जा सकता है। चार अंकों में जॅटे हुए नाटक की घटनाओं में कार्य-कारण-संबंध-स्थापन मट्टजी की स्वच्छ हिष्ट का द्योतक है। इसके संवाद छोटे, मार्मिक श्रीर पूर्वगी-चित हैं। 'विक्रमादित्य' श्रीर 'दाहर' की श्रालंकारिक, शैली श्रीर श्रारंगमंचीपयुक्तता से मुक्त होने के कारण यह नाटककार के विकास का श्राला कदम कहा जा सकता है।

सेठ गोविन्ददास का 'शशि गुप्त' श्रतीत की कथा के सहारे राष्ट्रीय भावना श्रीर एक केन्द्रीय शासन की व्यवस्था को ही व्यक्त करता है।

जगदीशचन्द्र माथुर का 'कोणार्क' इसी श्रेणी का नाटक है। इसमें जनता की उस शक्ति को उभारा गया है जो राज्यों की भाग्य-विधायिका है, जिसके इंगित पर सम्राटों का भाग्य बनता श्रोर विगड़ता है। धर्मपद शैवालिक से कहता है—'क्या हम लोग भेड़-बकरियाँ हैं जो चाहे जिसके हवाले कर दी जाँय।...जिस सिंहासन को तुम श्राज डाँवाडोल कर रहे हो वह हमारे कंधों पर टिका है।...'

इस युगीन सत्य पर बल देने पर भी नाटक का सांस्कृतिक पन्न दुर्बल नहीं हुआ। लेखक ने बड़े ही कौशल से दोनों में सामंजस्य स्थापित कर दिया है। प्राचीन भारतीय शिल्प साधना और उसके महिमान्वित पन्न को स्पष्ट करने में भी कोई कोर कसर नहीं रखी गई है।

शिल्पी विशु श्रीर धर्मपद दोनों दो युगों का प्रतिनिधित्व करते हैं। विशु कोरी शिल्प-साधना का विश्वासी है। इसी लिए वह नरिसंह देव से कहता है—'यही तो में इसे सममारहा था, देव। शासन के मामलों में पड़ना हम शिल्यों के लिए श्रनधिकार चेष्टा होगी।' पर धर्मपद की वाणी में श्राज का युग बोल रहा है—हजारों लाखों पीड़ित, उपे ज्ञित श्रौर मूक जनता का दर्द मुखर हो रहा है। पहला पिता है श्रीर दूसरा पुत्र। एक की धमनियों में पुराने जमाने का ठंडा खून है तो दूसरे की धमनियों में नए युग का खौलता हुश्रा रक्त। इन दोनों का जो नाटकीय संबंध स्थापन हुश्रा है वह मनो-वैज्ञानिक होने के साथ-साथ रोमैंटिक पृष्टभूमि से श्रनुरंजित है।

ुमायडोय मनोविज्ञान के अनुसार कोगार्क उसके प्रेम का उदाची-करण (सब्लीभेशन) है। इस प्रकार की प्रथम कोटि की कृतियों के पीछे इस तरह की प्रवल प्रेरणात्रों का होना परम स्वामाविक है। इतिहास में इसके सह्य के रूप में सैकड़ों प्रमाण भरे पड़े हैं। कोणार्क (नाटककार की दृष्टि में) प्रणायिनी की स्मृति में ही निर्मित हुआ और उसी की स्मृति में ध्वंस भी हुआ। पर यहीं पर एक प्रश्न उपस्थित होता है कि क्या कलाकार का अन्तर्दहन स्वयं कला का श्रंत कर देता है ? क्या वैयक्तिक राग-द्वेष श्रीर कौटंबिक प्रणय-हनेह कलात्मक निर्मिति का गला घोट सकता है ? क्या अपनी निर्मिति के प्रति कलाकार का ममत्व पुत्र-प्रेम की समकज्ञता नहीं कर सकता ? इन प्रश्नां को दृष्टि में रखते हुए विशु के चरित्र श्रौर नाटक के श्रांत पर पुनर्विचार करना होगा क्योंकि इनसे उनकी समीचीनता पर प्रश्न वाचक चिन्ह लग जाता है। कोणार्क के घ्वंस के मूल में नाटककार का यह कहना है कि 'मुक्ते तो लगा जैसे कलाकार का युग-युग ने मौन पौरुष जो सौन्दर्य-सुजन के सम्मोहन में अपने को भूल जाता है कोणार्क के खंडन के च्चण में फूट निकला हो।' कहना न होगा कि इस हिंग्टकोण विशेष ने ही ऊपर की असंगति का सूजन भी किया है।

नाटकीय टेकनीक और अभिनेयता की हिंग्ट से कोणार्क एक सफल नाटक है। नाटक के तीनों अंक परस्पर पूर्ण रूप से संबद्ध हैं। एक अंक अपने परवर्ती अंक को गितशील बनाने में सज्जम है। यह संबद्धता कुछ इस ढंग से नियोजित की गई है कि नाटक की प्रभाव-शीलता कमशः बढ़ती जाती है और अभिनय के अंत में यह अपनी चरम सीमा पर पहुँच जाती है। उपक्रम और उपसंहार के कारण नाटक को और भी अधिक चारता प्राप्त हो गई है। महत्त्वपूर्ण बात यह है कि इसे अभिनेय बनाने में इसकी साहित्यकता को ज्ञति नहीं पहँची है।

### ऐतिहासिक सांस्कृतिक नाटक

संस्कृति का संबंध श्रंतः करण की उदात्त वृत्तियों से होता है। सत्य, श्रहिंसा, त्याग, ज्ञमा, तपश्चर्या श्रादि भारतीय संस्कृति के उपकरण रहे हैं। इनके श्राधार पर निर्मित श्राचार-विचार की परंपरा ही भारतीय संस्कृति है। श्रनेक कारणों श्रोर परिस्थितियों से इमारी संस्कृति के श्रवांतर भेद भी हुए पर उसकी मूलवर्तिनी धारा सर्वत्र समान रूप से प्रवहमान होती रही है। जब कभी किसी एक तस्व का श्रितिक हुश्रा है तब तब सांस्कृतिक महापुरुषों ने समन्वय की चेष्टा की है। यह 'समन्वय' भी हमारी संस्कृति का श्रमित्र श्रंग हो गया। यहाँ पर परस्पर विरोधी साधनाश्रों, श्राचार-विचारों श्रोर दार्शनिक मान्यताश्रों में समन्वय स्थापित करने की बराबर चेष्टा होती रही है। यही कारण है कि बाहर से श्राई हुई श्रनेकानेक जातियाँ हमारी संस्कृति में मिलकर इमसे श्रमित्र हो गई।

भारत के बाहर के देशों में भारतीय संस्कृति का प्रसार भी कम नहीं हुआ है। पर इस प्रसार में सेमेटिक जातियों की तरह तलवार और अमानुषिक बर्बरता का सहारा नहीं लिया गया बल्कि सद्भाव और प्रेम-भावना के सहारे यह सुदूर पूर्ववर्ती देशों तक पहुँचाई गई।

यह सच है कि संस्कृति अपेज्ञाकृत स्थिर वस्तु है पर कालानुरूप इसमें अपेज्ञित परिवर्तन भी आवश्यक है। अन्यथा तालाब के बँधे जल की भाँति यह भी गन्दी और सँडाधपूर्ण हो जायगी। इसीलिए संस्कृतियों का आदान-प्रदान इसके विकास के लिए बहुत आवश्यक माना जाता है। महात्मा गांधी ने संस्कृति के इन सभी तस्वों को पुनर्जीवित किया। चुन्द्रगुप्त विद्यालंकार, सेठ गोविन्ददास, सियारामशरण गुप्त, वृन्दावनलालू वर्मा के कतिपय सांस्कृतिक नाटकों में संस्कृति के उपयुक्त स्वरूप को देखा जा सकता है। लक्ष्मीनारायण मिश्र ने इधर कई सांस्कृतिक नाटक लिखे हैं, इसलिए उनके नाटकों का विवेचन एक साथ ही श्रला से किया जायगा।

चन्द्रगुप्त की 'रेवा' में एकपन्च पशुवल से संस्कृति का प्रचार करना चाहता है दूसरा अपनी सांस्कृतिक उच्चता के दंभ में दूसरी संस्कृति को हेय समफ्तकर कूप-मंद्भक बने रहने में ही श्रेष्ठता का अनुभव करता है। इन दोनों सांस्कृतिक अतियों का संघर्ष ही रेवा का प्रतिपाद्य है। उम्र के ईसा में धेर्य, आत्म-दमन और श्रिहंसा को ही अत्याचार के शमन का सर्वोत्तम साधन माना गया है। सेठ जो के 'हर्ष' में हृदय-परिवतन की जो चर्चा उठाई गई है वह गाँधी जीवन-दर्शन से अनुप्राणित है। सियारामशरण जी के 'पुण्य पर्व' में अंततोगत्वा देवता की विजय दिखाई गई है।

चृन्दावनलाल वर्मा ने इधर दो सांस्कृतिक नाटक लिखे हैं— हंसमयूर और पूर्व की ओर। 'हंसमयूर' में आयं संस्कृति के समन्वयात्मक पन्न को चित्रित करने का प्रयास किया गया है। 'हंस-मयूर-ध्वज' का विश्लेषण करते हुए एक पात्र कहता है—'हंस, बुद्धि-विवेक, प्रजा, मेघा, मिक्त और संस्कृति का प्रतीक है; मयूर तेज, बल और पराक्रम का। दोनों का समन्वय ही आर्थ संस्कृति है। जीवन और परलोक—दोनों की प्राप्ति का एकमात्र साधन।'

श्रांशिक रूप में यह समन्वय इन्द्रसेन में श्रवश्य दिखाई पड़ता है, पर इसके साथ ही यह भी प्रश्न उठता है कि क्या इस प्रकार का हंस-मयूरी ध्वज किसी समय था भी ?

इसके प्रधान नायक इन्द्रसेन को नाटककार ने उचित व्यक्तित्व नहीं प्रदान किया है । वह तन्वी के नाच-गान के सांस्कृतिक आयोजन में ऐसा व्यस्त सा मालूम पड़ता है कि बृहत्तर योजनाओं में संलग्न ही नहीं हो पाया है। कहना न होगा कि इस नाटक से संस्कृति का स्वरूप बहुत कुछ अस्पष्ट रह गया है।

'पूर्व की त्रोर' में सुःर पूर्व में त्रार्य-संस्कृति के प्रसार का चित्र र्खीचा गया है। श्रतीत में भारतवासियों को केवल समुद्र यात्रा का ज्ञान ही नहीं था प्रत्युत वे साहस पूर्वक समुद्री यात्राएँ भी करते थे। पक्षववंशीय राजकुमार इसी उद्देश्य से पूर्वी समुद्रों की यात्रा करता है।

पर नाटकीय टेकनीक में इस विषय को उचित रीति से बाँधा नहीं जा सका है। इसमें नाटकीय चुस्ती के स्थान पर श्रीपान्यासिक फैलाव श्रिषक है। इसीलिए कई ऐसे प्रसंगों श्रीर वार्ताश्रों का भी संनिवेश हो गया है जो नाटक की श्रेपेद्या उपन्यास के श्रिषक श्रेपुक हैं। नाटक के तीसरे श्रंक में धारा श्रीर तुंबी के युद्ध का श्रायोजन, उस द्वीप की रीति-नीति को विस्तार देने के उद्देश्य से ही किया गया है। यह विस्तृति उपन्यास के श्रिषक श्राप्तक के श्रीपन्यासिक हिंग्टकोण का द्योतक है।

कथोपकथन की हिष्ट से भी नाटक अत्यंत शिथिल है, वे कथा-प्रवाह को गति प्रदान करने में अत्यधिक पंगु हैं। नाटकीय स्थितियों से प्रभाव में अधिकांश कथोपकथन इतिवृत्तात्मक हो गए हैं। कथोपकथनों की वर्णानात्मकता उनके नाटककार पर उपन्यास-कार के हावी हो जाने की सूचना देती है।

चरित्र-चित्रण की हिंदि से भी इस नाटक की श्रेष्ठता सर्वथा संदिग्ध है। अश्वतुंग इसका प्रधान चरित्र है, पर उसके चरित्र-परिवर्तन के मूल में कोई ऐसी परिस्थित नहीं दिखाई देती जिसे स्वाभाविक माना जाय । गजमद संस्कृत नाटकों की विदूषक परंपरा का विकृत रूप है। धारा का चरित्र सामान्यतः अञ्छा बन पड़ा है।

इस नाटक में जिस सांस्कृतिक दृष्टिकोण को उपस्थित किया गया है वह श्राज के युग के मेल में नहीं कहा जा सकता। इसमें अतीत भारत के जिस उपनिवेशवाद का स्नादर्श प्रस्तुत किया गया है वह लेखक की पुनस्त्थानवादी हर्ष्ट का द्योतक है।

इस श्रेणी के नाटकों में श्रंबपाली एक महत्वपूर्ण रचना है। नाटककार के शब्दों में 'श्रंबपाली श्रौर वैशाली की श्रात्मा के चित्रण में, श्रपने जानते, मैंने कोई त्रुट नहीं ग्राने दी है।' वैशाली को जिस विशिष्ट परम्परा का प्रतिनिधित्व श्रंबपाली करती है वह हातहास-प्रसिद्ध है। वैशाली श्रंबपाली है श्रौर श्रंबपाली वैशालो। भगवान गौतमबुद्ध का इस राजनर्तकी के श्रागे—उसके श्राग्रह के श्रागे—पराभ्त हो जाना वैशाली की ही विजय है। यह इसी श्रर्थ में ऐतिहासिक नाटक है।

वृष्ण्ययों के फाल्गुनोत्सव, राजनर्तकी के चुनाव के आयोजन, भगवान का वृष्ण्ययों के परिषद् को देवताओं का परिषद् कहना आदि वैशाली की ऊर्ध्वमुखी और आनन्दमयी संस्कृति के द्योतक हैं। पर इस नाटक का महत्त्व वृष्ण्य-संघ की संस्कृति के चित्रण पर आधा-रित नहीं है। इसका वास्तविक महत्त्व तो अंग्रपाली के जीवन के उतार चढ़ाव और मनोवैशानिक ऊहापोहों पर निर्भर करता है।

श्रंवपाली श्रपने समय की श्रनिंद्य सुन्दरी, वैशाली की वह राजनर्तकी है जिसके चरणों पर हजार-हजार राजमुकुट लोटा करने थे।
पर एक श्रोर जहाँ उसके श्रप्रतिम सौन्दर्य में, श्रल्हड़ यौवन श्रौर
चंचल श्रपांग में वह सम्मोहन श्रौर मादकता है कि मगवान बुद्ध को
श्रपने मिजुश्रों को उसके सामने श्राँख मूँद लेने का निर्देश करना
पड़ा था वहीं उसमें प्रेरणा श्रौर स्फूर्ति का वह श्रजस्र स्रोत भी है
जिसे पीकर वृज्जियों को शत्रु से लोहा लेने के लिए पुन: इतसंकल्प
होना पड़ा था। तेजस्विनी तो वह ऐसी है कि श्रजातशत्रु जैसे दुर्घर्ष
श्रौर पराक्रमी सम्राट को उसके सम्मुख हतप्रम होकर पराजय स्वीकार
करनी पड़ी। इन सब विशेषतात्रों के साथ ही उसमें प्रेमिका की
गीतिमयता भी है जो उसे मानवीय भूमि से बराबर संपृक्त रखती है।

श्रंबपालों के श्रितिरिक्त श्रीर पात्रों को व्यक्तित्व नहीं मिल पाया है। वे जैसे श्रंबपालों की जययात्रा के माइल स्टोन हैं। वह एक-एक करके सबको पीछे छोड़ती जाती है। वृष्जि-संघ के राजकुमार श्रजात-शत्रु—यहाँ तक कि मगवान गौतमबुद्ध—सबके सब उससे इस प्रकार श्रिमिन्त हैं मानों वे श्रपनी पराजय स्वीकार करने के लिए ही निर्मित किए गए हों।

उसको अनेक पिरिधातियों में डालकर लेखक ने उसके अन्त-ईन्हों का चित्रित करने का जो प्रयास किया है वह सर्वथा मनोवैज्ञा-निक है। अंबपाली एक ओर अरुण की कसक भरी स्मृति में धुली जा रही है तो दूसरी ओर अपने रूप और यौवन के प्रति पूर्ण सचेत भी है। उसे अपनी पिरचारिका से यह कहलाने में संकोच नहीं होता— 'कह दे, अभी उहरें ! और सुन, जब तक सब राजकुमार न आ जायँ, उन्हें नीचे ही बैठाती जाना। जा—! वह अपने रूप यौवन से भगवान बुद्ध तक को डिगाने का हौसला रखती है। पर एक सैनिक के रूप में वह कुछ विचित्र सी लगती है। प्रवच्या अहुण करने के मूल में अरुण की अतिशय करुण मृत्यु और भगवान बुद्ध के प्रति प्रबल आकर्षण का उदात्तीकरण (सब्लीमेशन) है। इतना सब होने पर भी अंबपाली कुछ ऐसा तीखा प्रभाव नहीं छोड़ पाती कि प्रसाद की माहमानिश्त मिल्लका, देवसेना, मालविका आदि की भाँति हमारे स्मृति-पट पर अपनी अमिट रेख बना सके।

श्रंबपाली का वास्तिवक महत्त्व इसके कथोपकथनों पर श्राश्रित है। श्रंबपाली-पुष्पधन्वा, श्रंबपाली-श्रजातरानु, श्रंबपाली-भगवान बुद्ध-सभी के संवादों में स्वाभाविकता, तार्किकता श्रौर बुद्धि का वैभव दिखाई पड़ता है। यथास्थान व्यंग्य, गर्वोक्ति श्रौर भावोदीपन-द्ममता के सन्निवेश से कथोपकथनों में जान श्रा गई है। बेनीपुरी जी के व्यक्तित्व को इनमें कहीं भी खोजा जा सकता है।

## ऐतिहासिक सांस्कृतिक

लक्मी नाराय्ण मिश्र ने-'गरुण्यवज', 'दशाश्वमेघ', 'वत्तराज' 'विस्तता की लहरें'-कई सांस्कृतिक नाटक लिखे। इन नाटकों में उन्होंने भारतीय संस्कृति के समन्वयात्मक पन्न को इस रूप से उपस्थित करने का प्रयत्न किया है कि उसके मूलभूत तत्त्वों को स्पष्ट किया जा सके। मिश्र जी की दृष्टि में भारतीय संस्कृति का सच्चा स्वरूप भौतिकता और आध्यात्मिकता. योग और तप के समन्वय में निहित है। इस समन्वय का अर्थ है संयमशील प्रकृति के अनुसार ब्राचरण। प्रकृति को छोड़कर न तो धर्म विकसित हो सकता है न जाति। इसीलिए वे प्रकृति के दमन और हनन के विश्वासी नहीं हैं। प्रकृति से कदाचित् उनका तालप्य है, स्नावयविक संघटनों से प्रादुर्भत सहज धर्म, जैसे पुरुष में पौरुष । शारीरिक अवयवों के संघटन की हाँ से नारी और पुरुष में जो भिन्नता दिखाई पड़ती है-जो म्रान्तरिक भिन्नता—दिखाई पड़ती है—वही उनकी प्रकृति है। 'नारद की वीगा। में उन्होंने लिखा है- 'पुरुष पौरुष हीन रहकर किसी भी दूसरे गुण से पूज्य नहीं हो सकता। इसी संगीत, चित्र श्रीर काव्य से गन्धवों की जाति ही इस पृथ्वी से उठ गई।' गरुड्थ्वज की सूमिका में उनका कहना है-- 'बौद्धों ने भौतिक साधनों का तिरस्कार किया था श्रीर उसका परिणाम हुन्ना जातीय शक्ति का विनाश श्रीर प्रायः सारे पंजाब में यवनों का प्रवेश ।' कालिदास को मिश्र जी बार-बार याद करते हुए दिखाई पड़ते हैं क्योंकि उन्होंने ब्राध्यात्मिक उत्कर्ष के साथ ही भौतिक उत्कर्ष के चित्र भी खींचे हैं। मिश्र जी के इन सारे सिद्धान्तों का समाहार गीता के अनासक कर्मयोग में हो जाता है। मिश्र जी के समस्त सांस्कृतिक नाटकों की रीढ यही है।

अपने जीवन-दर्शन को रूप देने के लिए मिश्र जी ने दो-विचार-पद्मतियों—हिन्दू ग्रीर बौद्ध-जैन—दो जातियों ग्रार्थ ग्रीर यवन-अनार्य-के संघषों त्रीर समन्वयों को अपने नाटकों का मूल आधार बनाया है। प्रसाद ने भी अपने नाटकों में इन विचार-पद्धतियों और देशी-विदेशी जातियों के संवर्षों को चित्रित किया है। कित प्रसाद श्रीर मिश्र जी की तत्संबंधी दृष्टियों में स्पष्ट श्रन्तर यह है कि जहाँ पहले ने बौद्ध धर्म और संस्कृति के उत्कर्षमूलक पन्नों को भी श्रंकित किया है वहाँ मिश्र जी ने उनके अपकर्ष मुलक पन्नों को ही। आर्य तथा आर्थेतर जातियों के संघर्ष चित्रों में प्रसाद ने ऐसी रेखाओं का प्रयोग किया है जिनसे राष्ट्रीय तथा सांस्कृतिक भावों का संतुलित उभार स्पष्ट परिलुद्धित हो जाता है, पर मिश्र जी ने भारतीय जीवन दर्शन की जिस मूलवर्तिनी विचार-सरिए का प्रतिपादन किया है वह मुख्यत: सांस्कृतिक ही बन पाई है। प्रसाद और मिश्र जी दोनों ही में भावुकता-परक ब्रादर्शवाद दिखाई देता है। किन्तु प्रसाद का श्रादर्शवाद मानवीय कमजोरियों से लिपटा रहने के कारण कोरा त्रादर्शवाद नहीं रह पाता, जबिक मिश्र जी एक निश्चित विचार धारा के प्रतिपादन का मोह न छोड़ सकने के कारण बहुत कुछ पुनरुत्थानवादी प्रतीत होने लगते हैं।

गरुड्ध्वज को ही लीजिए। गरुड्ध्वज की महत्ता प्रतिपादित करने के लिए हलोदर का जो प्रसंग ले आया गया है वह कथा-वस्तु में विद्येप डालने वाला तस्व है। हलोदर और विक्रम मित्र की वार्ता को जो पच्चीस एष्ट दिए गए हैं वे नाटक की मुख्य कथा-वस्तु में योग देने को कौन कहे उलटे उसके प्रवाह को गतिरुद्ध करने तथा अभिनेयता की रोचकता को रसहीन बनाने में ही अधिक सहायता पहुँचाते हैं। इतनी लंबी-चौड़ी वार्ता का केवल एक प्रयोजन है— विदेशियों में गरुणध्वज के प्रति निष्ठा का प्रस्थापन। इस वार्ता के बाद हकींदर महोदय एक दम लापता हो जाते हैं।

पुरुष पात्रों में विक्रमित्र, काशिराज श्रीर कालिदास प्रमुख हैं। विक्रमित्र श्रार्य संस्कृति—श्रनासक्त कर्मयोग—के गौरव स्तंभ हैं। नाटक में श्राद्यन्त वे इसी रूप में दिखलाए गए हैं। वे किसी भी स्थिति से श्रपरिचत नहीं हैं, समस्त परिस्थितियों को वे इच्छानुकृल मोड़ देने में समर्थ हैं। श्रादशों के उच्च शिखर से नीचे न उत्तरने के कारण वे मानवीय नहीं प्रतीत होते। कालिदास को, यदि उनके कुछ श्रन्थों का नाम न ले लिया गया होता, तो पहचानना कठिन ही होता। काशिराज तो विकृतिमूलक बौद्ध धर्म को उपस्थित करने के लिए ही ले श्राए गए हैं। नारी पात्रों में कोई उल्लेखनीय चरित्र नहीं है।

'नारद की वीणा' ऐतिहासिक नाटक नहीं है, इसे इतिहासाश्रित नाटक कह सकते हैं क्यों कि यह ऐतिहासिक तथ्यों का आश्रयी न होकर आनुमानिक ऐतिहासिक वातावरण पर आधारित है। पर इस नाटक का सजन क्यों हुआ ? यह एक विचारणीय प्रश्न है। जो मिश्र जी आर्थ आदशों की स्थापना करने में संस्कृतिक पुनरुत्थान पर बराबर बल देते हुए दिखाई देते हैं वे अनायों अथवा भारत के आदिम निवासियों की उच्च आध्यात्मिकता और सांस्कृतिक निर्माण के आगे आयों को बर्वर और विध्वंसक क्यों सिद्ध करते हैं ? इसकी भूमिका में राहुल जी के 'बोलगा से गंगा' की प्रतिक्रिया के रूप में इसे लिखा हुआ बतलाया गया है पर क्या इसके सजन के मूल में प्रसाद की वह स्थापना नहीं है जिसमें आयों को ही यहाँ का मूल निवासी बतलाया गया है! किंतु शुद्ध नाटक की दृष्ट से इसका विशेष महस्व नहीं आँका जा सकता क्योंकि सिद्धान्तों की बहुलता के कारण यह थोड़ा बहुत अन्यापदेशिक नाटक-सा भासित होने लगता

है। अनासक कर्मयोग की स्थापना यहाँ पर भी की गई है। इसके प्रतिनिधि हैं नर और नारायण।

'वत्सराज' में निगमागम धर्म श्रौर श्रमण धर्म में कौन वरेण्य है, यह समस्या उठाई गई है। उपर्यंक्त नाटकों की श्रपेद्धा कई दृष्टियों से यह अच्छा बन पड़ा है। इस नाटक में भी अनासक्त कर्मयोग को बार-बार सामने लाया गया है पर श्रन्य नाटकों की भाँति मानवीय संवेगों से विरहित न होने के कारण यह अपेक्षाकृत अधिक सरस ग्रीर रोचक हो सका है। श्रमण धर्म, संधाराम, बौद्ध भिन्तु-मिच्चियों के प्रति नाटक के सभी प्रमुख पात्रों उदयन, सौगन्धरायण, वासवदत्ता, पद्मावती--की धारणात्रों में एकरूपता है। वासवदत्ता का यह कथन कि "संवारामों में कुमार कुमारी छिप कर प्रेम करेंगे। वहाँ भी शिशु ... केहां कहां करेंगे।" उनका पिता कौन है कोई नहीं जानता। ऐसी दशा में इस देश की नाव ड्रब जायगी ?- सभी की विचारधारात्रों का प्रतिनिधित्व करता है। श्रंतिम श्रंक में 'गौतम' तथा बौद धर्म का प्रभाव अपनी चरम सीमा पर पहुँचा हुआ दिखाई देता है। अपने एकमात्र कुमार को बुद्ध धर्म में दी ज्ञित हो जाने पर उदयन का सारा परिवार मर्माहत हो जाता है। वासवदत्ता श्रीर पद्मावती को इससे अत्यधिक धक्का लगता है। गोपा का परित्याग कर गौतम के संन्यास लेने पर जो प्रतिक्रिया पद्मावत्ती में होती है वह बहुत ही मनोवैज्ञानिक तथा प्रभावोत्पादक है। पर श्रांत में उदयन के व्यक्तित्व के आगे कुमार अप्रतिइत होकर असण-धर्म का परित्याग कर देता है। इस नाटक में जो संवेगात्मक क्लाइमेक्स दिखाई देता है वह नाटकीय स्थिति (Drametic situation) की दृष्टि से बहुत ही सन्दर बन पड़ा है।

पर जिस निष्कर्ष श्रीर दृश्य के साथ नाटक समाप्त होता है, उसका संबंध प्रथम श्रंक से नहीं जुड़ पाता। महासेन के बंदीगृह में उदयन का निवास, श्रीर घोषवती वीणा का श्रत्यन्त व्यापक श्रीर रागोदीपक प्रभाव और पद्मावती हरण का प्रसंग त्रादि अंतिम अंक से एकदम श्रुसंबद्ध हो गए हैं।

चरित्र-चित्रण की दृष्टि से उदयन, यौगंधरायण, वासवदत्ता और पद्मावती के चरित्र विशेष रूप से उल्लेख्य हैं। उदयन घीरललित नायक है, यद्यपि कर्मयोग में विश्वास रखने के कारण वह घीरोदात्त कहा जा सकता है। वह अपूर्व संयमी है, यद्यपि थोड़ा कम संयमी होने पर उसका चरित्र अधिक स्वामाविक प्रतीत होता। अनासक कर्मयोग की चर्चा तो वह बहुत करता है, पर कर्मयोग में तल्लीन होने का उसे कभी अवसर नहीं प्राप्त होता। वह सारा काम मंत्री पर छोड़कर वासवदत्ता, पद्मावती और घोषवती से बातचीत करने में ही अधिकांश समय व्यतीत करता है। यौगंधरायण चोटी का क्टनीतिश्च है। उदयन तथा उसका सारा परिवार उसकी कृटनीतिश्वता के चतुर्दिक चक्कर काटता हुआ प्रतीत होता है। वासवदत्ता प्रेम और त्याग की जीवंत मूर्ति है। कुछ परिस्थितियों में पड़कर पद्मावती का चरित्र जो द्वन्द्वमय बना दिया गया है वह मनोवैश्वानिक दृष्टि से युक्तियुक्त बन पड़ा है।

### जीवनी परक ऐतिहासिक नाटक

इधर हिन्दी में तीन जीवनी परक ऐतिहासिक नाटक लिखे गए— दा भारतेन्द्र हरिश्चन्द्र की जीवनी से संबद्ध है श्रीर एक रहीम की जीवनी से। 'किव भारतेन्द्र' के लेखक लक्ष्मीनारायण मिश्र हैं श्रीर 'भारतेन्द्र' के सेठ गोविन्ददास। 'किव भारतेन्द्र' श्रीर 'भारतेन्द्र' के नाम से ऐसा लगता है कि एक में केवल भारतेन्द्र के किव को लिया गया है श्रीर दूसरे में समग्र भारतेन्द्र को। पर मिश्र जी ने कदाचित् किव को व्यापक श्रर्थ में ग्रहण किया है जिसके श्रंतर्गत उनका समस्त साहित्यक रूप समाहित हो जाता है।

जीवनी परक नाटकों में सुसंबद घटनाश्रों का श्रमाव रहता है, यद्यपि उन्हें सुशृं खिलित करना बहुत किन नहीं है। मिश्र जी ने भारतेन्दु के जीवन की कुछ घटनाश्रों को प्रधानता देते हुए नाटक को गितशील श्रीर श्रन्वितपूर्ण बनाने का प्रयास किया है। किंदु द्वितीय श्रंक में बहुत सी घटनाश्रों श्रीर सूचनाश्रों के समावेश के कारण नाटक की गित खंडित श्रीर श्रन्वित दोषपूर्ण हो गई है। सेठ जी का 'भारतेन्दु' तो श्रीर भी बिखर गया है। वह नाटक उतना नहीं बन पाया है जितना इतिहास श्रीर जीवनी। भूमिका में सेठ जी ने लिखा है—'मेरे मतानुसार हरिश्चन्द्र जी के जीवन में जो प्रधान-प्रधान वातें हुईं, उन्हें भी इस नाटक में कहीं न कहीं किसी न किसी रूप में रखा है।' इन प्रधान-प्रधान बातों को कहीं न कहीं रखने की बलवती इच्छा ने ही नाटकीय श्रन्वित को बिखरा दिया है। मिश्र जी ने भारतेन्द्र के जीवन की घटनाश्रों को यत्किचित् घात प्रतिघातात्मक ढंग से रखने की चेंग्टा की चेंग्टा की है पर सेठ जी ऐसा नहीं कर सके हैं।

सेठ जी के चौथे स्त्रीर पाँचवे स्त्रंक इस तरह स्रसंबद्ध से लगते हैं कि उनमें बादरायण संबन्ध ही स्थापित किया जा सकता है। स्रांतिम स्रंक में 'भारत दुर्दशा' के एक स्रंश के घुसेड़ देने का परिणाम यह हुस्रा है कि नाटक के भीतर नाटक घुस गया है जो नाटकीय प्रभावा- न्विति को चीण स्त्रीर कथा की गति को स्वरुद्ध बना देता है।

चरित्र-चित्रण की दृष्टि से सेठ जी के 'भारतेन्द्र' को जो ज्यापि मिली है वह मिश्र जी के कवि-भारतेन्द्र को नहीं। इसके लिए मिश्र जी की टेकनीक ही अधिक बाघक है। विभिन्न हश्यों की योंजनात्रों के कारण सेठजी ने सहज में ही कुछ ऐसे मार्मिक प्रसंगों को भी अपने नाटक में एन्निविष्ट कर लिया है जो प्रभावीत्पादकता की दृष्टि से बहुत युक्ति-युक्त कहे जा सकते हैं। चरित्र-चित्रण की सुविधा श्रौर रंगमंच पर अनेक दृश्यों के प्रदर्शन की सुकरता की देखते हुए आज के नाटकों में पुन: हश्य-विधान पर ध्यान दिया जाने लगा है। सेठ जी ने भारतेन्दु के वैयक्तिक,साहित्यिक ख्रौर सामाजिक पत्तों को विविध दृश्यों में बाँघा है। भारतेन्दु के जीवन में माघवी श्रीर मिल्लका का त्राना उनके सच्चे सौंदर्य प्रेम का ही द्योतक नहीं हैं, इससे उनकी चारित्रिक दृढ्ता श्रीर नवीन मानवतावादी भावना भी प्रकट होती है। यह प्रसंग दोनों नाटकों में है पर मिश्र जी ने इन्हें ही मुख्यता दी है। सेठ जी ने इस प्रेम-प्रसंग के विरोध में इरिश्चन्द्र की त्यागमयी तपस्विनी पत्नी का जो हरय उपस्थित किया हु है वह अपने में श्रातिशय करुण हो गया है। पत्नी की तपश्चर्या श्रीर घोर उदासी-नता का प्रभाव हरिश्चन्द्र पर कम नहीं पड़ा है। 'कवि भारतेन्द्र' में इरिश्चन्द्र की पत्नी मन्नोदेवी का प्रसंग ही नहीं है। मन्नोदेवी पर श्रिधिक ध्यान देने के कारण सेठ जी माधवी श्रौर मिल्लका को व्यक्तित्व नहीं प्रदान कर पाए हैं इसके विपरीत 'कवि मारतेन्दु' की 'माधवी' अपनी संपूर्ण तेलस्विता में चित्रित होने के कारण हमारे ऊपर गहरी छाप छोड़ जाती है। सेठ जी 'भारतेन्दु' में जहाँ भारतेन्दु के जीवन की कुछ करुण घटनाओं को—मन्नोदेवी की करुण गाया, ऋणी भारतेन्दु की बंदी बनाने के लिए सब-इंस्पेक्टर के आने की घटना आदि को समाविष्ट किया है वहाँ अनेक याचकों के प्रवेश और बुढ़वा मंगल की दृश्य-योजना के सन्निवेश से उनकी घरफूक मस्ती का जीता-जागता चित्र भी खींचा है। मिश्र जी भारतेन्दु की इस मस्ती को श्रव्छी तरह उभार नहीं पाए हैं।

कथोपकथन के कलागत वैशिष्ट्य में मिश्र जो हिन्दी नाटककारों में बेजोड़ हैं। वह विशेषता यहाँ भी मिलेगी। सेठ जी के जो कथोप-कथन सूचनात्मक (इनफारमेटिव) हो गए हैं उनकी कमजोरी अपने आप स्पष्ट है। मन्नोदेवी के भावोद्गारों का जहाँ तक सम्बन्ध है वे पर्याप्त भावोदीपक बन पड़े हैं।

ग्रिमिनेयता की दृष्टि से विचार करने पर मिश्र जी के अन्य नाटकों में जो क्रियागत अभाव दिखाई पड़ता है उससे यह नाटक अछूता नहीं है। दूसरे श्रंक के अनेक प्रभावपूर्ण प्रसंगों को केवल संवादों के माध्यम से व्यक्त किया गया है, इससे इसमें अपेद्धित प्रभावोत्पादकता नहीं आ पाई है। भारतेंदु के कई गीतों तथा उनके जीवन से संबद्ध अनेक दृश्यों के समावेश के कारण सेठ जी का नाटक अपेद्धाकृत अधिक रंगमंचीपयुक्त और रोचक बन पड़ा है।

रहीम

सेठजी ने रहीम की जीवनी को आधार मानकर दूसरा जीवनी परक ऐतिहासिक नाटक लिखा। इसमें रहीम के जीवन के अनेक उतार-चढ़ाव के अतिरिक्त उनके राग-विराग के द्वन्द्व को भी चित्रित किया किया गया है। मारतेन्द्व हरिश्चन्द्र के वैभवपूर्ण वातावरण तथा उनकी देश और साहित्य संबन्धी सेवाओं को स्वयं अपने जीवन में अनुभव करने के कारण सेठ जी ने 'भारतेन्द्व' नाटक लिखने का निश्चय किया। पर स्वयं भारतेन्द्व के लिए उनका जीवन संतोषपूर्ण नहीं कहा जा सकता, इसलिए उसे दु:खान्त बना देना अस्वाभाविक नहीं हैं। (किन्तु स्वयं सेठ जी उसे दुःखान्त नहीं मानते।) रहीम के जीवन में उन्होंने स्वयं अपने जीवन के संतोष की छाया देखी अरेर कदाचित् उसी को वाणी देने का फल 'रहीम' है। रहीम अपने जीवन के अंतिम समय में सोचता है—'...वेटी...वेटी, जिस तरह... जिस तरह... जीवन की तरह... वेटी ...वेटी .

#### सिने नाटक

यों तो हिन्दी में ऐसे नाटकों की रचना पहले ही आरम्भ हो चुकी यी जो चित्रपट पर सकलतापूर्वक उतारे जा सकें, जैसे गोविन्ददास का 'कर्तव्य' और सुदर्शन का 'भाग्य चक' (धूप छाँह); पर इधर १६५४ में रामकुमार धर्मा ने 'स्वप्त चित्र' और भगवती चरण वर्मा ने 'स्वप्त दत्ता का चित्रालेख' (१६५५) चित्र-पट की आवश्यकताओं का स्थान रखते हुए लिखा।

इन सिने नाटकों पर विचार करने के पूर्व यह समफ लेना अत्यंत आवश्यक है कि आबिर ये लिखे क्यों गए ? क्या ये नाट्य साहित्य की रह्या के लिये लिखे गए ? रामकुमार वर्मा की ऐसी ही राय है। वे 'स्वम चित्र' की भूमिका में लिखते हैं—'किसे रंगमंच के स्थिर हश्य में जीवन की विवेचना सुनने का अवकाश है जब दृसरी ओर चित्रपट अपने रिले गानों और विचित्र की तुकों से सामान्यजन को अपनी ओर खींच रहा है। इस स्थित में नाट्य साहित्य की रह्या के दो ही उपाय हो सकते हैं……दूसरा उपाय साहित्यकार आर चित्रपट-निर्माता के परस्पर समसीते का है। यह समसीता कैसे होगा, समय और पिरस्थित का प्रश्न होगा। इसके लिए या तो राज्य विधान साहित्य और चित्रपट के परस्पर सहयोग की प्रतियोगिताएँ रखे या साहित्यकार स्वयं ऐसा साहित्य दे कि चित्रपट-निर्माता उसके समझ मस्तक सुका दे। बंगला साहित्य के कथा-लेखक स्वर्गीय शरच्चन्द्र ने ऐसा साहित्य दिया है कि बंगाल में चित्रपट निर्माताओं ने चित्रपट पर प्रस्तुत किया है...।'

वर्मा जी ने नाट्य साहित्य की रच्चा के लिए जो दूसरा उपाय

बताया है वह साहित्यकार के लिए काफी मँहगा पड़ेगा। इसके साथ ही कई प्रेंग एक साथ ही उठ खड़े होते हैं। क्या नाट्य साहित्य को सममौते पर ही जीना होगा ? क्या साहित्यकार को जीने के लिए राज्य-विधान का सहारा लेना ही होगा ? क्या शरञ्चन्द्र ने चित्रपट को लक्ष्य में रखकर साहित्य-रचना की है ? इन सभी प्रश्नों का उत्तर नकारात्मक है। यदि अपने रंगमंच को जायत करने की जगह हमारे चोटी के नाटककार फिल्म-न्यवसाय से सममौते की आशा में बैठे रहेंगे तो नाट्य साहित्य का वेड़ा विधाता ही पार लगाएगा। पर मगवतीचरण वर्मा का उदेंश्य वैसा कुछ नहीं है। फिल्म के ही लिखा गया चित्रालेख पुस्तक रूप में प्रकाशित करा दिया गया है।

रामकुमार वर्मा ने माधवानल कामकंदला की जो कहानी चुनी है यह प्रेम-कहानी है जो फिल्म-व्यवसाय—लोकप्रिय फिल्म-व्यवसाय के अनुकूल है। माधवानल कामकंदला की मूल कथा काफी पुरानी है। पर उन्होंने बोधाकृत विरह वारीश (माधवानल कामकंदला) को अपने सिने नाटक का आधार बनाया है। वर्मा जी ने कथा में कोई नवीन तत्व नहीं जोड़ा है पर कुछ ऐसी कथाओं और घटनाओं को अपने नाटक से निकाल दिया है जो नाटकीय कथा-निर्माण में बाधक सिद्ध होते थे। न तो इसमें लीलावती की कथा है और न विक्रमादित्य द्वारा कामकंदला के सतीत्व की परीज्ञा ही है। डा॰ राजेश और लता के वार्तालाप को प्रोलॉग के रूप में लिखा गया है, यह बोधा के विरही और बाला का ही दूसरा रूप है। खेकिन इस प्रोलॉग में भी वर्माजी ने चित्रपट को बराबर ध्यान में रखा है, अन्यथा राजेश की लड़की लता को अपने पिता से परिहास करने की हिम्मत न होती।

फिल्मी कहानी में आँख और कान को संतुष्ट करनेवाले तत्त्वों की प्रधानता होनी चाहिए। आँख को संतुष्ट करने के लिए सिनिरियो-लेखन का कार्य काफी कुशालतापूर्वक सम्पन्न होना आवश्यक है। कान को परितुष्ट करने के लिए संवाद योजना नाटकीय श्रीर भाव-पूर्ण होनी चाहिए। दर्गा की कि सि.स. निलंखन का एक उदाहरण लीजिए— 'राजमहल के भरोखें से दिखलाई देने वाली नर्मदा नदी की घारा। चाँदनी का प्रकाश नर्मदा नदी की घारा पर गिर कर तरंगों में रजत प्रतिविंव उत्पन्न कर रहा है। एक श्रीर से राजा के दो सेवकों का प्रवेश। वे चारों श्रीर देखते हुए दवे पैरों से बा रहे हैं। उनके हाथ में चन्दन की लकड़ी का एक सुन्दर-सा संदूक है। उसमें रेशमी वस्त्रों में सुसज्जित कर नवजात बालिका रख दी गई है। वह श्रपने हाथ-पैर उछाल रही है।...

महल के मारोखें पर खड़ा होकर राजा यह दृश्य गंभीरता से देख रहे हैं।

दूसरे मरोखें पर रानी बिलख-बिलख कर रो रही है । उनकी सिखयाँ उनहें सँभाल रही हैं।

पास ही वृज्ञ से एक पिज्ञ-शावक नीड़ से नदी में गिरता है। चीख उठती है।...'

इसमें श्रंतिम दृश्य वातावरण को श्रांतिशय भयानक बना देता है। सीनीरियो-लेखन का सारा सौन्दर्य उन उपकरणों के संग्रह पर निर्भर करता है जो दृश्य को मोहक श्रौर स्प्राण बना सकें। नाटकीय संवाद का ध्यान भी इसमें बराबर रखा गया है जो फिल्म के लिए उपयुक्त है।

पर इस प्रकार की कहानी को लेकर चित्रालेख प्रस्तुत करः। एक श्रेष्ठ कलाकार के लिए कहाँ तक उचित है। इससे वर्मा जी दे सममौते के लिए हाथ बढ़ाया है। खेद है कि अभी तक किसी फेल्म व्यवसायी ने इसका स्वागत नहीं किया। रंगमंच से निराश होकर फिल्म की श्रोर श्राकृष्ट होना स्वामाविक कहा जा सकता है। किन्तु इससे हिन्दी रंगमंच को क्या मिलेगा? इस सममौते की प्रवृत्ति से कलाकार रुपये के लोम में फिल्म व्यवसायियों के आगे काफी अकेगा

द्यौर कला की दृष्टि से भी वह इल्की-फुल्की चीज देकर ही संतोष करेगा।

भगवती चरण वर्मा के वासवदत्ता के चित्रालेख की कहानी भी प्रेम कहानी है। यह सिनेमा के लिए ही लिखी गयी है, इसका उल्लेख हो चुका है। पर यह कहानी 'सत्य का स्वप्न' से भिन्न है। जहाँ दूसरी कोरी प्रेम-कहानी बनकर रह गई वहाँ पहली जीवन का संतुलित और स्वस्थ दृष्टिकोण उपस्थित करती है। इसमें वह तेज और स्वास्थ्य है जो आज के सुग की माँग के सर्वथा अनुरूप है।

जैसा कि लेखक ने भूमिका में लिखा है इससे चित्रालेख की बहुत सी जानकारियाँ हो जाती हैं। वासवदत्ता की सौन्दर्य-गरिमा, प्रतिक्रियात्मक हिंसा वृत्ति और श्रंत में विवशतापूर्ण दैन्य की बहुत सुन्दर माँकी प्रस्तुत हो जाती हैं। श्रंपने समस्त वैभव विलास में जगर-मगर करती हुई श्रंपने समय की सर्वेश्लेष्ठ सुन्दरी वासवदत्ता के करुण श्रंत का किसको पता था? इस चित्रालेख को प्रस्तुत करने में श्रामनय, चित्रांकन, संवाद श्रीर ध्वनि का पूरा-पूरा ध्यान रखा गया है।

पर इस प्रकार स्वतंत्र चित्रालेख प्रस्तुत करना लेखक के सम्मान के अनुकूल नहीं कहा जा सकता (भगवती चरण वर्मा इस कोटि में नहीं आते क्योंकि उनसे फिल्म के लिए ही यह लिखवाया गया था)। इससे साफ प्रकट है कि लेखक फिल्म-निर्माताओं की दया का सहताज बना रहेगा और धीरे-धीरे उसके स्वतंत्र व्यक्तित्व का हास हो जायगा।

### पौराणिक नाटक

पौराणिक नाट्य रचना के चेत्र में उदयशंकर मद्ध का नाम विशेष रूप से लिया जाता है। ये इस धारा के प्रतिनिधि नाटककार हैं। मद्धजी ने पौराणिक नाटकों के माध्यम से नवीन युगचेतना के स्राकलन का प्रयास किया है। पर प्रारंभिक नाटक होने के कारण 'सगरविजय' इस दृष्टि से उलक्षन पूर्ण हो गया है। वस्तु-योजना की दृष्टि से यह बहुत ही शिथिल श्रीर घटनाबोक्सिल प्रतीत होता है।

जहाँ तक चरित्र-चित्रण का संबंध है प्रमुख रूप से तीन ही चिरित्रों का विकास हो पाया हैं। इनमें से सगर ख्रीर दुईम वैयक्तिक विशेषताओं से हीन टाइप चरित्र है। केवल विशेष में उसका कोमल वैज्ञानिक अधियाँ दिखाई पड़ती हैं। च्रण विशेष में उसका कोमल नारीत्व भी मलक उठता है।

यद्यपि पौराखिक नाटकों में ऐतिहासिक नाटकों का बंधन नहीं रहता फिर भी युग के परिवेश की पूरी अवहेलना नहीं की जा सकती। इस नाटक में 'वैद्य महाशय' और 'सरकार' जैसे शब्दों का प्रयोग लेखक की काल गत चेतना के विरुद्ध पड़ते हैं।

विद्रोहिणी स्रंबा में स्राज की जायत नारी की नवीन चेतना का स्राकलन किया गया है। नारी की यह नवीन चेतना—समाज में स्रपनी उचित मर्यादा—के मूल में स्राज का राजनीतिक जागरण ही है। स्रंबा भट्ट जी की सफल कृति है। इसकी सफलताका रहस्य भट्ट जी के प्रौढ़कवि स्रौर जन-चेतना के समन्वय में खोजा जा सकता है।

महाभारत-काल में उद्भट दोबात्रों, कूट के त्राचारों और दार्श-निक मनीषियों की कमी नहीं रही है, किंद्र नैतिक दृष्टि से वह एक रुग्ण युग था। युधिष्ठिर जैसे धर्मराज भी त्रपना दित-संपादन करने के लिए कुठ बोल सकते थे और भीष्म जैसे योद्धा और दार्शनिक श्रन्याय का पच प्रइण कर सकते थे। श्राज का बौद्धिक युग उस युग के समस्त किया-कलापों को नए सिरे से देखता है श्रीर उनसे नवीन मानवतावादी निष्कर्ष निकालता है। 'श्रंबा' महाभारत काल का पात्र है—उस सामंतीय काल का जिसमें नारी की सामाजिक श्रवस्था श्रत्यंत हीन हो गई थी, जिसमें उसे शुद्राति चुद्र पदार्थों से भी हीन सममा जाता था। इसका तालप्य यह नहीं है कि मह जी ने श्रंबा को नए सिरे से गढ़ा है। श्रंबा के कथानक का ढाँचा महाभारत का ही है, मह जी ने उसमें श्राज के मंत्रों द्वारा प्राण-प्रतिष्ठा श्रवश्य की है।

महाभारत काल में जीवन-मूल्यों में परिवर्तन तो जरूर हो रहा था लेकिन अभी एक करके में रूढ़ियों को तोड़ने का साहस नहीं आ पाया था। उस समय योग्य पुत्र वहीं था जो पिता की अनुचित सी अनुचित आहा का पालन करता था। मीष्म की गौरव-गाथा का मूलाधार यहीं था। बड़े से बड़े सामाजिक हित की उपेदा करके व्यक्ति अपनी प्रतिज्ञाओं का पालन करने में किसी प्रकार के संकोच का अनुभव नहीं करता था। पितामह भीष्म भी ऐसे ही थे। अपनी कार्यवाहियों के प्रति उनका मन संशय-अस्त अवश्य था लेकिन वे सामंतीय संस्कारों से अपने को मुक्त भी कैसे कर सकते थे। भट्ट जी ने भीष्म के कितपय कार्यों को आज की बौद्धिक दृष्टि से देखा है और उनके प्रति शंकाएँ भी उठाई हैं।

मीष्म के अमर्यादित कार्य के विरुद्ध अंवा विद्रोह करती है। इस नाटक के केन्द्र में भीष्म हैं और अंवा उसकी परिधि है। जिस भीष्म ने जीवन में देव-दनुज-गंधर्व को बात की बात में पराजित किया अपने गुरुदेव परशुराम का गर्व खंडित किया, भगवान कृष्ण को विष-बुक्ते तीच्च बाणों से जर्जर कर चक उठाने के लिए बाध्य किया, उसको एक नारी से परास्त होकर शर-शय्या पर शयन करना पड़ा।

पितामह ने अपनी भीष्म-प्रतिज्ञा के अतल आवर्त में चार-चार

नारियों को डुबो दिया। श्रंबा, श्रंबिका, श्रंबालिका को—काशिराज की तीनों कन्याश्रों को—बलपूर्वक स्वयंवर से हरण कर श्रंपने इय-प्रस्त निर्वीर्थ भाइयों के गले मद् देना किसी भी दृष्टि से नैतिक नहीं माना जा सकता। पिता की श्राज्ञा-गलन करने के व्यामोह में इन्होंने सत्यवती के चिर यौवन को भी सर्वनाश की भट्टी में कोंक दिया। लेखक का यही दृष्टि कोण है।

पुरुष प्राचीन काल से ही नारी के प्रांत कभी भी उदार नहीं रहा। वह उसकी भोग्या मात्र बनकर जी सकती थी, उसकी स्वतंत्र विचारणा और स्वतंत्र व्यक्तित्व के लिए कोई स्थान नहीं था। 'श्रंबा' के सभी पुरुष पात्र इसी विचार के हैं और सभी स्त्री पात्र पुरुषों द्वारा पीड़ित, शोषित और दिलत । श्रंबा ने पुरुष के प्रति—उसके प्रतिनिधि भीष्म के प्रति—विद्रोह किया है। इसके श्रतिरिक्त इस नाटक में भट्ट जी ने और भी कई सामाजिक मान्यताओं और गिलत रीतियों पर प्रहार किया है जैसे, जातीय कौलीन्य और वृद्ध विवाह। व्यष्टि और समष्टि के प्रश्न को भी इसमें कुशलता पूर्वक गूँथ दिया गया है।

लेकिन ये 'श्रंबा' की प्रासंगिक समस्याएँ हैं, मुख्य समस्या नारी की श्रवमानना ही है। श्रंबा की प्रतिक्रिया उसी के प्रति है। भीष्म द्वारा स्पृष्ट, शाल्व द्वारा श्रपमानित नारी श्रिभशाप की ज्वाला बन जाती है। प्रतिशोध की यह श्रिम एक जन्म में शांत नहीं होती, दूसरे जन्म में भी उसी प्रकार प्रज्वित होती रहती है। श्रंविका-श्रंबालिका का निरीह श्रात्मपीड़न श्रीर सत्यवती का मानसिक द्वंद्व नारी की विभिन्न स्थितियों श्रीर श्रवस्थाश्रों का द्योतक है। सामान्यतः नारी की स्थिति श्रंविका श्रीर श्रंबालिका से भिन्न नहीं। सत्यवती का श्रात्म-होभ नारी के श्रात्म-चैतन्य का दूसरा सोपान है श्रीर श्रंबा का प्रतिशोध उससे एक सीढ़ी श्रागे चेतनता की चरम सीमा है। नारी के जागरण का कम मनो-वैज्ञानिक सत्य है।

लेकिन अंवा को अपनी खारी सहानुभूति अपित करने के पश्चात् जैसे भट्ट जी को भीष्म के लिए कुछ रोष नहीं बचा। इसका स्वाभाविक परिणाम यह हुआ है कि भीष्म का चिरत्र असंतुलित और एकांकी हो गया है। महाभारत के पितामह किटनाई से पहचान में आते हैं। विचित्रवीर्य और चित्रांगद को विभिन्न ताने-बाने से बुनकर उनको व्यक्तित्व प्रदान किया है।

कथानक के अनुकार खंबादों में भावात्मकता का आ जाना स्वाभाविक है, किन्तु कहीं-कहीं काव्यात्मकता इस तरह अपरूप हो गई है कि कथन का सारा सौन्दर्य विकृत हो गया है। उदाहरणार्थ सौभनरेश शाल्य के निजी स्थान पर पहुँचकर अंवा का कथन देखिए—'प्रतीज्ञा के फड़फ इति हुए पंखों से उलक्कने वाले प्रियतम, अंवा का प्रणाम स्वीकार करो नाथ किन्तु ऐसे स्थल अधिक नहीं है। 'सरग-विजय' में मैंने जिस ऐतिहासिक चेतना की कभी का उल्लेख किया है वह अंवा में भी दिखाई पड़ती है। अंवा का 'कोहनूर' से परिचित होना, गंधर्य का 'हायरी अम्मा' कह कर गिर पड़ना, तथा सत्यवती का 'सींग समाय' मुहावरे का प्रयोग करना ऐतिहासिक चेतना की कभी का द्योतक है।

उग्र के 'गंगा का वेटा' में भीष्म से संबद्ध प्रायः समस्त पौराणिक श्रीर निजंबरी कथाश्रों का उपयोग किया गया है। इससे कथा-वस्तु श्रनपे ज्ञित रूप से विस्तृत श्रीर बोक्तिल हो गई है। इधर चतुर-सेन शास्त्रों ने गांधारी' (सं० २००७ वि०) श्रीर गोविन्दबल्लम पंत ने 'ययाति' (२००० वि०) पौराणिक नाटक लिखे। पहले में विवाह-विच्छेद के विद्ध प्रातिवत का उदात्त चित्र खींचा गया है श्रीर दूसरे में खाद्यात्र की समस्या सुलक्ताने की श्रोर निर्देश किया गया है। पृथ्वीनाथ शर्मा का 'उमिला' (१६५० ई०) गुप्त जीकी 'यशोधरा' श्रीर 'साकत' की गहरी छाया में उगने से पनप नहीं सकता है।

### समस्या-नाटक

योरोप में समस्या नाटकों का प्रचलन रोमांटिक नाटकों की प्रतिक्रिया के फल-स्वरूप हुआ। १६ वीं शताब्दी ईस्वी के उत्तरार्ध में इब्सन ने नाटकों के च्रेत्र में जो प्रवर्तन किया उससे शेनसपियर की रोमानी भावनाओं के स्थान पर एक बौद्धिक चेतना उत्पन्न हुई। उससे प्रेरणा ग्रह्ण करके शा ने पिटी हुई परंपराओं और रोमानी धारणाओं पर गहरा प्रहार किया। फिर तो शा का प्रभाव इतना विश्व-व्यापी हुआ कि उसके नाटकों की गूँज देश-देशान्तर में फैल गई। हिन्दी समस्या-नाटकों में भी उसकी द्वीण प्रतिव्यनि सुनाई पड़ती है।

जिस प्रकार शेक्सिप्यर के रोमानी नाटकों की प्रतिक्रिया योरप में हुई उसी प्रकार दिजेन्द्रलाल राय और प्रसाद के ऐतिहासिक रोमांसों की हमारे देश में। लक्ष्मीनारायण मिश्र, जो हिन्दी समस्या-नाटकों के प्रवर्तक माने जाते हैं, 'मुक्ति का रहस्य' की मूमिका में लिखते हैं—'हमारे जो कुछ इने-गिने नाटक इघर प्रकाशित हुए हैं सब में दुर्भाग्यवश द्विजेन्द्रलाल राय को आदर्श मानकर लेखकों ने कागज रँगा है। दिजेन्द्रलाल राय को आदर्श मानकर लेखकों ने कागज रँगा है। दिजेन्द्रलाल राय ने नाटकों के चेत्र में बंगाल का शेक्सपियर बनना चाहा था और बंगाली आलोचकों की भयंकर मानुकता और दयनीय विचार हीनता के कारण उन्हें वह पद मिल भी गया। जिस युग में योरोप के नाटककार शेक्सपियर के नाटकों को मनोविज्ञान और यथार्थ के प्रतिकृत्त कहकर एक नया रास्ता निकाल रहे ये, बौदिक आभिव्यक्ति और मनोवैज्ञानिक मीमांसा का वह रास्ता जिस पर इन्सन से लेकर इस युग तक के सभी नाटककार चलते रहे हैं श्रीर चलते ही रहेंगे, उसी युग में शेक्सिपयर के अनुकरण पर हमारे देश में भावुकता की गंदी प्रवृत्ति फैल गई श्रीर उस गंदी प्रवृत्ति के सबसे बड़े प्रतिनिधि द्विजेन्द्रलाल राय हुए।...द्विजेन्द्रलाल-राय से बढ़कर अन्तःकरण का अधा साहित्यकार मेरी द्रांष्ट में दूसरा नहीं आया—।' इसी नाटक में 'उन्नीस वर्ष बाद' शीर्षक के अन्तर्गत प्रसाद को भी शेक्सिपयर का उत्तराधिकारी बतलाया गया है। योरोप में नाटकों का हर परिवर्तन ऐतिहासिक शृंखला की एक कड़ी के रूप में आता है। लेकिन हिन्दी में इब्सन और शा का जादू पहले आया और द्विजेन्द्रलाल राय और प्रसाद की प्रतिक्रिया बाद में दुई।

समस्या नाटकों की मुख्य प्रवृत्ति है-रुढियों पर प्रवल कशा-घात । नाटककार अपने पुष्ट तर्क और चिंतन के सहारे परम्पराभक्त ब्राचार-विचारों के स्थान पर एक नई परम्परा ब्रौर नूतन नैतिकता स्था-पित करना चाहता है। उसे पूर्ण विश्वास होता है कि अपने सशक्त बौद्धिक आग्रह (assertion) और व्यंग्य द्वारा समाज को बदल देने में पूर्ण समर्थ है। शा की गवेक्ति है—'I am no ordinary playwright. I am a specialist in immoral and heretical plays. My reputalion was gained by my persistent struggle to force the public to reconsider its morals. I write plays with deliberate object of converting the nation to my opinion on sexual and social matters. I have no other incentive to write plays, as I am not dependent it for my livilihood. 'में सामान्य नाटककार नहीं हैं। रूढ़ि-विध्वंसक नाटक लिखने का मैं विशेषज्ञ हूँ। मेरी प्रसिद्ध इसलिए हुई है कि मैं जनता को उसकी नैतिकता पर पुनर्विचार करने के लिए बाध्य करता रहा हूँ । सेक्स ब्रौर सामाजिक विषयों के सम्बन्ध में मैं राष्ट्र को अपनी धारणात्रों के अनुकूल मोड़ना चाइता हूँ।...' भिश्र जं कान्त्रों के स्वर भी शा के उपर्युक्त कथन से बहुत भिन्न न शा की भाँति मिश्र जी ने भी प्रमुख रूप से योन तथ समस्यात्रों को अपने नाटकों का प्रतिपाद्य बनाया है। तो मिश्र जी के नाटकों में भावुकता-परक रोमानी प्रेम की प्रधान है। अन्य समस्याएँ तो यों ही प्रसंगात् आ गई हैं। को वे किस रूप में उपस्थित कर सके हैं तथा उसका कर सके हैं, ये दूसरी बातें हैं।

शा श्रीर मिश्र जी की विचार-घाराश्रों में श्रनेक श्र मिलती हैं। इनके व्यक्तित्वों का मोटा अन्तर समम लेने रोमांस विरोधी धारणाश्रों को सममना भी श्रधिक सुगम शा श्रितशय बुद्धिवादी है। उसकी इस श्रितशयता के उसके मस्तिष्क को योरोप से श्रालोचकों ने श्रिसाधारण (al कहा है। श्रपने साहित्यिक जीवन की प्रारम्भिक श्रवस्था एक श्रालोचक रहा है श्रीर जन्म भर इससे श्रिधिक या क हो सका। किसी स्थान पर उसने स्वयं लिखा है कि में संगठन की दृष्टि से ही भावुकता हीन हूँ। मिश्र जी के ठीक इससे उलटी बात करी जा सकती है। वे मूल साहित्य में उनका प्रवेश किन के रूप में ही हुआ। 'महा इस बात का साज्ञी है कि उनका किन श्रव भी पूर्णत है। ऐसी स्थित में इनके बुद्धिवाद में भावुकता का श्रमजा हो गया है।

वे छायावाद युग की देन हैं। छायावादी काव्य कं इनके 'अन्तर्नाद' काव्य-संग्रह में देखी जा सकती है। कवियों के ऊपर उपनिषद् तथा अद्देत दर्शन की जो छाप मिश्र जी में भी दिखाई पड़ती है। भारतीय संस्कृति में इ अस्था इन्हें योरपीय नाटककारों की भाँति शुद्ध बुढ़ि होने देही। ऐतिहासिक नाटकों में तो यही ब्रास्था इन्हें पुनदत्थान-वादी (Revivalist) बना देती है।

जिस समेर इनक समस्या नाटक लिखे गए उस समय गांधी जी का प्रभाव देश पर इस तरह छाया हुआ था कि लोग मन्त्र-सुग्ध होकर उनका अनुगमन कर रहे थे। गांधी-दर्शन में आस्था, विश्वास, दृदय परिवर्तन आदि कुछ बातें ऐसी हैं जो बुद्धिवाद के मेल में नहीं आतीं। मिश्र जी भी गांधी-दर्शन से प्रभावित थे। अतः पाश्चात्य बुद्धिवाद का खरापन यहाँ पर नहीं दिखाई देता।

जिस मध्यवर्ग की समस्याएँ इनके नाटकों में वर्णित हैं वह पार बात्य संस्कृति से प्रभावित होने के कारण अपनी पुरातन नैति-कता को संदेह की दृष्टि से देखनं लगा था। पर न तो इसमें इतना साहस था कि प्राचीन संस्कृति को ही अपना सकता था। ऐसी स्थिति में एक अनिश्चयता की स्थिति पैदा हुई। इस स्थिति में एक ओर जहाँ व्यक्तिगत प्रेम को महत्व दिया जाना लगा वहाँ दूसरी और विवाह-संस्था को पवित्रता के सम्बन्ध में भी कोई विशेष परिवर्तन नहीं हो सका। मिश्र जी के पात्रों में भी इस तरह की द्विधा दिखाई पड़ती है।

जिस माबुकता का विरोध मिश्र की ने अपने नाटकों में किया है उसके सूत्र इब्लन और शा की रचनाओं में विखरे पड़े हैं। इब्लन ने एक स्थान पर लिखा है कि यदि दुम विवाह करना चाहते हो तो प्रेम में मत पड़ो और यदि प्रेम करते हो तो प्रिय से अलग हो जाओ। शा ने रोमांटिक प्रेम को अस्वास्थ्यकर और यथार्थता का

<sup>1. &#</sup>x27;If you want to marry' Says Iqsen, 'don't be in love, if you love, part'.

<sup>-</sup>Nicoli. World Drama pp. 526

विरोधी बता बताकर सर्वदा तिरस्कृत किया। मिश्र जी के नाटकों की भी मूल प्रवृत्ति लगभग यही है।

'संन्यासी' की मालती कहती है—'...श्रीर फिर विश्वकान्त प्रेम करने की चीज हैं "विवाह करने की नहीं। प्रेम किसी दिन की " किसी महीने की, किसी साल की बड़ी भर के लिए, जो चाहे जितना दुख " सुख दे " उसमें जितनी बेचैनी हो " जितनी मस्ती हो " लेकिन वह ठहरता नहीं '।' एक दूसरे स्थान पर रोमांटिक प्रेम की व्याख्या करती हुई वह पुन: कहती है—'जिसे प्रेम करे उसके सामने भुक जाना—विलकुल मर जाना—उसकी एक-एक बात पर श्रपने को न्योछावर कर देना रोमांटिक प्रेम होता है। हम लोग प्रेम नहीं करेंगे—विचार करेंगे—समसदारी के साथ एक दूसरे का ख्याल करेंगे। '' राज्य का मन्दिर' की लिलता का स्वर भी उससे भिन्न नहीं है। 'मुक्ति का रहस्य' की श्राशा देवी भी श्रंत में रोमांस-विरोधी रुख श्रपनाती है। सिंदूर की होली की मनोरमा श्रादि से श्रंत तक रोमांस विरोधिनी बनी रहती है।

पर रोमांच विरोधी यह हिंद इन्सन श्रीर शा से कुछ मित्र है। इन्सन श्रीर शा के नारी पात्र रोमांच को छोड़ कर जीवन की व्यावहारिकता के प्रति श्राकृष्ट होते हैं। पर मिश्र जी के श्रिषकांश पात्र किसी ठेस के कारण व्यावहारिकता के प्रति जागलक होते हैं, दूसरे शन्दों में उनका चिरतन नारीत्व जाग उठता है। फिर भी उनकी भावकता बनी रहती है। संन्यासी की मालती, राज्यस का मन्दिर की लिलता श्रीर मुक्ति का रहस्य की श्राशा भावकता से मुक्त नहीं हो पाई हैं। वे सब की सब नारियाँ परिस्थिति विशेष में श्रपना रास्ता मोड़ लेती है, किन्तु मालती के इस कथन में—भेरे श्रारीर की मुक्ति तो तुमसे मिल गई लेकिन मेरे श्रात्मा ? कीन जाने को नारी जने स्थित मावकता लिपटी हुई है। चिरन्तन नारीत्व

त्रादर्शवादी कल्पना है। इसके फल स्वरूप इनके नाटकां का समापन त्रादर्शवादी हो गया है।

मिश्र जी के इस 'श्राध्यात्मिक बुद्धिवाद' के सम्बन्ध में एक महत्वपूर्ण प्रश्न श्रीर उठता है। क्या जिस रोमांस का विरोध इन्होंने किया है वह हमारे देश में रूढ़िबद्ध हो चुका है ? योरप में विवाह के पहले श्रनेक प्रकार के रोमांटिक नाटक खेले जाते हैं। इस्र जिए शा का उनका विरोध करना स्वामाविक था। पर यहाँ तो सामान्यत: विवाह के बाद प्रेम श्रारम्भ होता है—लेकिन यह प्रेम रोमांटिक नहीं होता—हो भी नहीं सकता, क्योंकि विवाह के साथ एक गहन उत्तरदायित्व का बोक भी इन्हें सँभालना पड़ता है। स्पष्ट है कि इनके नाटकों की समस्याएँ हमारे देश की सामान्य समस्याएँ नहीं हैं। ये एक सीमित वर्ग तक ही धिरी हुई हैं।

विषय-वस्तु की दृष्टि से सभी समस्या-नाटकों में थोड़ी बहुत समानता मिलती है । कुछ नाटकों की परिसमाप्ति भी प्राय: एक ही प्रकार की हैं। पर सिंदूर की होली की समस्या और हल अन्य नाटकों से कुछ मिल्र हैं। इसमें भी समस्या विवाह की ही है—विषवा-विवाह की और प्रथम दर्शन में प्रेम द्वारा अनुपेरित विवाह की। इन दोनों समस्याओं को मिश्र जी ने हमारे सम्मुख प्रस्तुत कर दिया है, पर अपनी ओर से उन्होंने कोई हल नहीं रखा है। नाटकों में समस्याओं का हल रखना बहुत आवश्यक भी नहीं है। यह हल पाठकों के विवेक पर छोड़ दिया गया है।

बुद्धिनादी वर्ग विधवा-विवाह का समर्थक रहा है श्रीर श्राज भी कर रहा है, लेकिन नाटक में विधवा-विवाह का विरोध किया गया है। जिस बुद्धि के श्राधार पर विधवा-विवाह का समर्थन किया जाता है, उसी के श्राधार पर इसमें विरोध किया गया है। इस विरोध के पुष्ट तकों को देखकर कहा जा सकता है कि तर्क द्वारा कुछ भी सिद्ध किया जा सकता है। मिश्र जी का यह दृष्ट-कोण विधवा-विवाह के

समर्थकों को चौंकाने वाला तथा घक्का देने वाला है। इस तरह बुद्धि द्वारा एक रूद्धि का समर्थन किया गया है।

मनोरमा वैधन्य के समर्थन में कहती है—'तुम्हारा वैधन्य तुम्हारा है—वह तुम्हारा स्वर्ग हो सकता है, लेकिन उसमें समाज की संसार की क्या ख्राशा है ? वेदमंत्र, हवन, शंख-ध्विन, जिनके साथ तुम्हारा सम्मौता नहीं हो सकता—सामाजिक संस्कारों के लिए मुदर का काम करते हैं— में विधवा हुई थी एक बार मेरे लिए वैधन्य की संभावना नहीं हो सकती, क्योंकि ख्रव फिर मेरे विवाह के नाम पर वेदमंत्र, शंखध्विन, बह्मभोज का ख्रवसर नहीं ख्रायेगा, लेकिन तुम जो उनके मोह गें पड़ गई केवल एकवार देखकर तुम क्या सममती हो वैसी हँसी, मुस्कराहट, शरीर की सुन्दरता ख्रीर उसका विकास, आँखो की विजली ख्रीर बालों का उन्माद उस कोटि का—इतने बड़े संसार में दूसरा न होगा ? ख्रीर तुम्हारी दानशील प्रवृत्ति वहाँ भी न उलम जायगी ?'

चन्द्रकान्ता रूढ़ियों का विरोध करती हुई कहती है—'...बहन तुम्हारा विधवापन तो रूढ़ियों का विधवापन है, वदमंत्रों ग्रीर ब्रह्म-भोज का—जिस पुरुष को तुमने देखा नहीं—जिसकी कोई बारणा तुम्हें नहीं, जिसकी कोई स्मृति तुम्हारी ग्रात्मा को हिला नहीं सकी— उसका वैधव्य कैसा है १——

शा के मैन एएड सुपरमैन के श्रोक्टैवियस श्रौर टैनर के संवाद की श्रात्मा भी कुछ इसी तरह की है। श्रोक्टैवियस भावक श्रौर रोमैंटिक हैं तो टैनर व्यावहारिक । यहाँ पर भी चन्द्रकला परम भावक महिला है तो मनोरमा परम बुद्धिवादी। तर्क दोनों देती हैं — एक श्रपनी भावकता के समर्थन में तथा दूसरी श्रपनी रूढ़िवादिता के पद्म में। पाठक रूढ़िवादिता श्रौर भावकता के बीच में किसका समर्थन करे, यह स्वयं एक श्राजीव समस्या है।

सच बात तो यह है कि मिश्र जी भारतीयता के कट्टर समर्थक हैं

श्रीर कभी कभी यह कट्टरता श्रापनी सीमा पार कर जाती है। इसका परिणाम यह होता है कि वे विधवा-विवाह का तीव रूप से विरोध करने पर उंतर आते हैं। उनका कहना है कि 'नारी चाहे जिस रूप में पहली बार जिस पुरुष के राग का माध्यम बनती है उसे जन्म भर उसी के साथ रहना है। इस कठोर नियम और मान्यता में उसके निजी प्रेम को हान्ना पड़ता है। जैसे 'मुक्ति का रहस्य' की ब्राशा देवी ग्रपने प्रेम के देवता उमाशंकर को छोड़कर ग्रपने पतन के साथी डॉक्टर की सहगामिनी बनती है। इस नाटक में जो कहीं आशा उमाशंकर के साथ रह पाती तो वह पश्चिम के स्वतंत्र प्रेम की विजय उस भारतीय दापत्य-विधान पर मानी जाती जिसमें नारी को जन्म भर एक पुरुष की बनकर रहना माना गया है।' यह भारतीय नारी की ग्रादर्श कल्पना है। स्वयं इस देश का इतिहास इस बात का साची है कि समय-समय पर इस परंपरा की उपेचा होती रही है। परिस्थित विशेष में स्वयं स्मृतिकारों ने विवाह विच्छेद की व्यवस्था दी है। विचारों की इस प्रगतिशील परंपरा को न प्रहरा कर मिश्र जी ने रूढियों को ही यहाँ का चिरंतन विधान मान लिया है।

यद्यपि मिश्र जी के नाटक एक विशेष उद्देश्य की पूर्ति करते हैं
फिर भी शा के पात्रों की भाँति वे सब जगह कठपुतली नहीं बनाए
गए हैं। उत्यासी का विश्वकान्त, मुरलीधर, मालती अपने अन्तर्द्वन्दों
के कारण प्राय: मानवीय स्तर पर ही खड़े दिखाई पड़ते हैं। 'राच्चस
का मंदिर' के मुनीश्वर, लिलता, रघुनाथ, अस्मारी सभी कहापोह के
भँवर में पड़े हैं। 'मुक्ति का रहस्य' के डाक्टर और आशा देवी भी
उसी तरह के पात्र हैं। हाँ, जहाँ पर लिलता, मालती और आशा
देवी के चरित्र में मोड़ दिखाई पड़ता है वहाँ उनके चरित्र की
स्वामाविकता मारी जाती है। लगता है मानो लेखक ने अपने उद्देश्य
की पूर्ति के लिए उन्हें दिशा विशेष में मोड़ दिया है।

इनके स्त्री-पुरुष पात्रों में प्रायः एक तरह की समानता भी मिलती

है। प्रधान स्त्री पत्र दो प्रेमियों के बीच डालकर कुछ इस तरह उलका दी गई हैं कि वे एक से प्रेम करती हैं और दूसरे से विवाह। मुरलीघर, मुनीश्वर ऐसे सुधारकों की पोल बहुत व्यंग्यात्मक ढंग से खोली गई है। दो-एक पात्रों को छोड़कर शेष सभी पात्र भावक हैं, अत: इनके नाटकों में रसात्मकता का भी संनिवेश हो गया है।

पर 'सिंदूर की होली' के पात्र अपना अलग अस्तित्व रखते हैं। वे बहुत कुछ मिश्र जी की मान्यतात्रों के त्रानुरूप गढ़े गए हैं। जन्म भर एक पुरुष के साथ रहने का सिद्धान्त इस नाटक में विशेष रूप से चिरतार्थं हुआ है। मनोरमा श्रीर चन्द्रकला अपने विशेष ढंग से इसी सिदान्त का समर्थन करती हैं। बुद्धि का पूरा सहारा लेने पर भी दोनों अन्यविश्वासों से बुरी तरह आकान्त हैं। मनोरमा वेदमंत्र, शंखध्वनि श्रीर ब्रह्मभोज के साक्ष्य पर श्रपने वैधव्य का समर्थन करती है श्रीर इसे सेवा, त्याग, तपश्चर्या श्रादि का मार्ग बतलाती है। मनोरमा और मनोजशंकर का ब्राध्यात्मिक परिणय जैनेन्द्र के परख उपन्यास की कट्टो ब्रौर विहारी के परिणाम की याद दिलाता है, जो बुद्धि को किसी तरह प्राह्म नहीं होता। चन्द्रकला श्रपने प्रथम दर्शन के प्रेम के समर्थन में दुष्यन्त-शकुन्तला, नल-दमयन्ती स्त्रौर स्रज-इन्द्रमती का नाम लेती है। इसकी भावकता तो इस सीमा तक पहुँच गई है कि यह न्यूरोटिक पात्र प्रतीत होती है। इसमें भी श्रपने सिद्धान्तों के प्रति अदूर आस्था और अच्चय विश्वास दिखाई पड़ता है। मनोरमा श्रौर चन्द्रकला विवाह संबंधी दो सिद्धान्तों को प्रस्तुत करती हैं इसी हब्टि से इनका निर्माण भी हुन्ना है। इसलिए स्वाभाविक था कि इन चरित्रों में मानवोचित ग्रारोह-श्रवरोह नहीं दिखाई देता।

मुरारी लाल की मानिसक स्थिति के लिए. यथोचित वातावरण प्रस्तुत किया गया है। मनोजशंकर एक कुंठाग्रस्त मनोवैज्ञानिक केस हो गया है। पिता के त्रात्मवात का रहस्य खुलने पर उसकी मनोग्नंथि भी टूट जाती है। फिर भी उसका चारित्रिक विकास स्वाभाविक पद्धित पर हुआ है।

मिश्र जी नाटकीय विषय-वस्तु के प्रतिपादन में भारतीय परंपरा के पद्मपाती हैं तो टेकर्नाक के संबंध में ह्याधुनिक यथार्थवादी नाट्य शैलों के। शा ह्रपने प्रतिपाद्य के संबंध में जितना सचेत रहा है उतना टेकनीक के विषय में नहीं। मिश्र जी सामाजिक समस्या के विवेचन-विश्लेषण के साथ ही कलात्मक हिष्ट से भी नाटकों को सँवारने का प्रयत्न करते रहे हैं।

प्रारंभ में ही कहा जा चुका है कि दिजेन्द्रलाल राय श्रीर प्रसाद के नाटकों की प्रतिक्रिया इनकी नाट्य रचना में सर्वत्र दिखाई पड़ती है। 'मुक्ति का रहस्य' में वे लिखते हें—'शेक्सपियर के नाटकों के साथ जब प्रसाद के नाटक रखे जायेंगे तब स्वगत की वही श्रातिरंजना, वही संवादों की काव्यमयी कृत्रिमता मनोविज्ञान या लोकवृत्ति के अनुभव का वही श्रामाव, संवर्ष श्रीर द्वन्द्र की वही श्राधी…!' स्वगत की श्रातिरंजना श्रीर काव्यमयी भाषा का प्रयोग मिश्र जी ने नहीं किया है। संवादों में नाटकीय स्फूर्ति, लघुता श्रीर तीवता का विशेष स्थान रखा गया है। वाक् वैदग्ध्य, हाजिरजवावी, तर्क पूर्ण उत्तर-प्रस्थुत्तर श्रादि समस्या नाटकों की विशेषताएँ हैं।

प्रसाद के नाटकों में कोई न कोई गीति-प्राण पात्र अवश्य है, पर मिश्र जी का कहना है—'मेरी राय में नाटक में गीत रखना कोई बहुत जरूरी नहीं है। कभी-कभी तो गीत समस्यास्त्रों के प्रदर्शन में वाधक हो उठते हैं...नाटक में गीत का पद्मपाती में वहीं तक हूँ— जहाँ तक इसे जीवन में देख पाता हूँ।' सन्यासी की किरणमयी ही एक ऐसा पात्र है जो वातावरण विशेष में गाती दिखाई पड़ती है।

रंगमंच के संबंध में वे अपने विचार व्यक्त कस्ते हुए लिखते हैं—'बार-बार परदा उठाना और गिराना रङ्गमंच को अस्वाभाविक बना देता है। रङ्गमंच का संगठन ऐसा होना चाहिए कि दर्शकों को ऐसान मालूम हो कि इम लोग किसी श्रजनबी जगह में या किसी जाद्घर में आ गए हैं। जिस स्वाभाविकता के साथ इस अपने घर में रहते हैं उसी स्वाभाविकता के साथ हमें रंगमंच पर भी रहना है-- ऋथवा दूसरे शब्दों में रंगमंच ऋौर इमारे स्वाभाविक निवास में बहुत विशेष अन्तर नहीं व्यक्त होना चाहिए...।' संन्यासी, राच्हस का मन्दिर, सुक्ति का रहस्य, सिन्दूर की होली आदि में यही पद्धति श्रपनाई गई है। मिश्र जी की नाट्यकला की सम्यक् विवेचना करने के लिए सिन्द्र की होली को सामने रखना अधिक उचित है क्योंकि कला की दृष्टि से अन्य नाटकों की अपेज्ञा यह प्रौढतर रचना है। संन्यासी श्रीर राक्षस का मंदिर में दृश्य का जल्दी-जल्दी परिवर्तन नाटकीय अन्विति में बाधा उपस्थित करता है। 'मुक्ति का रहस्य' में एक ब्रंक में एक ही हुश्य रखने का विधान पहली बार किया गया है। पर प्रवेश-प्रस्थान की अधिकता के कारण नाटक के वस्त तत्त्व को ग्रहण करने में सामाजिक को काफी ध्यानावस्थित होना पड़ता है। सिन्दूर की होली में इस प्रकार की त्रुटि प्रायः नहीं मिलेगी। इसके प्रथम श्रंक में इस नाटक के सभी पात्र श्रपनी समस्याश्रों के साथ उपस्थित होते हैं। यद्यपि प्रत्येक की समस्या प्रथक प्रथक है फिर भी सब को रजनीकान्त के इत्याकांड से इस तरह संबद्ध कर दिया गया है कि वे सुश्रुं खिलत हो गई हैं। प्रवेश श्रीर प्रस्थान के संबंध में भी इस नाटक में पर्याप्त सतर्कता से काम लिया गया है। सब के प्रवेश श्रीर प्रस्थान के मूल में कोई न कोई कारण श्रनुस्यृत है जो सर्वथा मनोवैज्ञानिक है।

दूसरे श्रंक में प्रथम श्रंक में उठाई गई समस्याश्रों को विवृत किया गया है। इसमें मुरारीलाल की व्याकुलता-पूर्ण मनः स्थिति, मनोज की मनोशंथि, मनोरमा का जीवन-दर्शन श्रीर चन्द्रकला का विचेप चित्रित किया गया है, जिससे प्रथम श्रंक में श्रंकित समस्याएँ पर्याप्त घनीभूत हो गई हैं। तीसरा श्रंक निष्कर्षात्मक श्रंश है जो दूसरे ऋंक की विवृति का स्वाभाविक विकास है। यहाँ ऋंकों का विभाजन किया-प्रतिक्रिया के रूप में न होकर कथा-वस्तु के विकास की विभिन्न सीढ़ियों के रूप में हुआ है।

समस्यात्रों पर विशेष ध्यान देने से कथोपकथन में एक ती ज्ञाता त्रौर मामिकता तो त्रा गई है पर कार्य-व्यापार का त्रमाव हो गया है। नाटकीय कथोपकथन त्रौर भाषणों तथा गोष्ठी-वार्ता में अन्तर होता है। नाटकीय कथोपकथनों में क्राभिनय-तत्व की निहिति क्रानिवार्य है पर यह कार्य-व्यापार का पर्याय नहीं है। शा के समस्यानाटकों की माँति मिश्र जी के नाटकों में भी कार्य-व्यापार की कमी दिखाई पड़ती है। कार्य-व्यापार नाटकीय स्थितियों (dramatic situations) से पैदा होते हैं, किंतु समस्या नाटकों में इन स्थितियों को विशेष महत्त्व नहीं मिल पाता। जहाँ कहीं इस प्रकार की स्थित क्राती भी है वहाँ उसे पर्दे के पीछे घटित मान लिया जाता है। पर कार्य-व्यापार की इस कमी की पूर्ति मिश्र जी ने विचारों की प्रवाह-मयता क्रीर पात्रों के तर्क-पुष्ट उत्तर प्रत्युत्तर द्वारा की है।

कतिपय त्रुटियों के बावजूद मी हिन्दी-नाटक-साहित्य में मिश्र जी का ऐतिहासिक महत्त्व है। यह महत्त्व केवल नाटक को एक नई दिशा में मोड़ देने मात्र से ही नहीं है, श्रीर न तो हिन्दी नाट्य साहित्य को यथार्थवादी शैली से श्राममंडित करने से ही है, बल्कि मध्यवर्गीय समस्याश्रों (यद्यपि ये समस्याएँ बहुत ज्वलंत नहीं मानी जा सकतीं) में श्रोपेबाकृत गहरे पैठने से भी है।

## अन्यापदेशिक नाटक

श्रन्यापदेशिक नाटकों को नाट्य रूपक, प्रतीकात्मक नाटक श्रौर अध्यवसित रूपक भी कहा गया है। ये सब के सब शब्द अंग्रेजी के 'एलोगारिकल ड्रामा' के पर्यायवाची मानकर ही प्रयुक्त किए गए हैं। भिन्न-भिन्न ब्रालोचकों ने इसके लिए भिन्न भिन्न शब्दों का प्रयोग इसलिए किया कि उन्हें संस्कृत में इसके लिए कोई उपयुक्त नाम नहीं मिला । संस्कृत नाटकों के इतने ऋधिक भेदोपभेदों में 'एलोगारिकल डामा' के लिए किसी नाम का न होना इस तथ्य का सूचक है कि संस्कृत में 'प्रबोध चन्द्रोदय' के पूर्व इस तरह के नाटकों की उल्लेख्य परंपरा नहीं रही है। प्रबोध चन्द्रोदय के बाद इस श्रेणी के कुछ नाटक अवश्य लिखे गए पर नाट्य साहित्य में उन्हें उल्लेख-नीय नहीं माना गया। सामान्यतः 'प्रबोध चन्द्रोदय' का रचना-काल ११ वीं शताब्दी का उत्तरार्ध स्थिर किया गया है। इसलिए भरत के नाट्यशास्त्र श्रीर धनक्षय के 'दश रूपक' में इस तरह के नाटकों को कोई नाम न देना ऋस्वामाविक नहीं कहा जा सकता। विश्वनाथ प्रबोध चन्द्रोदयकार के लगभग एक शताब्दी बाद हुए हैं पर उनके 'साहित्यदर्पण' में भी इस तरह के नाटकों की कोई विशिष्ट कोटि नहीं निर्धारित की गई है। अतः स्पष्ट है कि संस्कृत के आचार्यों ने इन प्रत्थों को महत्त्व नहीं प्रदान किया।

हिन्दी में इस तरह के नाटक गिने गिनाए ही हैं किंतु उनके नामकरण का दायित्व हिन्दी वालों को उठाना ही पड़ा। इसे रूपक नहीं कहा जा सकता। एक तो रूपक समस्त नाटकों का बोधक है दूसरे अलंकार के रूप में प्रयुक्त होने पर इसमें दो वस्तुओं का जो श्रितशय सम्य स्थापित किया जाता है वह इस प्रकार के नाटकों में संभव नहीं है। यदि इसे नाट्य रूपक की संज्ञा दी जाय तो 'कामना' में वे कौन-सी दी वस्तुएँ हैं जिनमें साम्य स्थापित किया गया है ? कामना श्रीर विलास श्रादि के लिए क्या प्रतीक रखे गए हैं ? कामना श्रीर विलास स्वयं कामना श्रीर विलास हैं। प्रतीक-योजना में भी दो वस्तुश्रों में धर्म, प्रभाव श्रादि का साम्य होता है। श्रध्यवस्थित का श्रर्थ है—'मानसिक निश्चय' श्रीर यह श्रंग्रेजी के एलोगरी का श्रर्थ देने में श्रशक्त हैं। श्रम्यापदेश की श्रर्थ-व्याप्ति के भीतर मानवीकृत विचार श्रीर भावना तथा उनके प्रतीक दोनों यहीत होते हैं। प्रसाद की कामना श्रीर पंत की ज्योत्सना दोनों को इसके श्रन्तर्गत समेटा जा सकता है। यो इसे कोई श्रादेशिक कहना चाहे तो कह सकता है।

इस तरह के नाटकों की मुख्य प्रवृत्ति होती है —िकसी दार्शनिक, सांस्कृतिक या पांडित्यपूर्ण चिंतन के चित्रण की। नाटककार जान-बूक्तकर दार्शनिक उपपत्तियों को नाटक की रेखाओं में बाँधने का प्रयास करता है। पर दार्शनिक सिद्धांतों को नाटक का रूप देना अत्यंत कठिन है।

भावनाथ्रों श्रौर विचारों के मानवीकरण द्वारा जो चिरत्र प्रस्तुत किए जाते हैं उनके व्यक्तिस्व इतने ज्ञीण श्रौर श्रमांमल होते हैं कि सामाजिकों के लिए वे पायः श्रनाकर्षक हो जाते हैं। इन चिरत्रों को लेखक श्रत्यंत सजग भाव से ऐसी ताकिक पद्धति श्रौर श्रनुकम से सजाता है कि वे उसकी पूर्व निश्चित योजना के श्रंग बन जाते हैं। पर जीवनगत तथ्यों से श्रसप्टक्त होने के कारण इनमें जीवन के सरसन्त्रोत का न मिलना स्वामाविक है।

जब इन नाटकों में सीधे किसी नैतिकता और धार्मिकता का प्रस्तुत करने की चेष्टा की जाती है, जैसा संस्कृत के 'प्रबोध चन्द्रोदय' और देव के 'देवमाया प्रपंच' में हुआ है तब नाटक की अरोचकता श्रीर भी बढ़ जाती है। यदि नाटककार प्रतीकों के व्यापारों श्रीर चरित्र-चित्रण को मानवीय स्पर्श देता है तो नाटक में वास्तविकता का एक इल्का रंग श्रा जाता है। ऐसी स्थिति में यह श्रपेचाकृत किंचित रोचक प्रतीत होने लगता है।

हिन्दी के अन्यापदेशिक नाटक—कामना, ज्योत्सना और नवरस—'प्रबोध-चन्द्रोदय' और 'देवमाया प्रपंच' के उतने निकट नहीं हैं जितने अंग्रेजी के मोरेल्ट जिल के। इनके लेखकों ने 'मिस्ट्री-प्लेज' से आगे बढ़कर न्यूनाधिक्य मात्रा में उन्हें जीवन के निकट ले आने का प्रयास किया है, उनमें समसामयिक समस्याओं का पुट देने की चेष्टा की है। 'कामना' में समसामयिक समस्याओं के प्रचुर संकेत मिलते हैं, ज्योत्सना बहुत कुछ वायवी होते हुए भी उनसे सर्वथा रिक्त नहीं है। नवरस में स्पष्ट रूप से सत्य अहिंगी और युद्ध की समस्या ही है।

#### कामना

कामना के प्रारंभ के पहले ही एक पृष्ठ पर ईशांपनिषत् श्रीर महाभारत की सुक्तियाँ दी गई हैं—

हिरण्यमयेन पात्रेण सत्यस्यापिहितं मुखम्।

—ईशोपनिषत्

नैव राज्यं न राजासीन्नचद्गडो न द्गिडकः । धर्मोंग्यैव प्रजाः सन्वाँ रचन्तिस्म परस्परम् ॥ पाल्यमानास्तथाऽन्योन्यं नरा धर्मेण भारत । दैन्यं परसुपाजग्मुस्ततस्तान् मोह श्राविशत् ॥

--महाभारत

बस्तुतः ये ही पंक्तियाँ कामना के प्रेरणा-स्रोत हैं। ईशोपनिषत् की पंक्ति का अभिप्राय है कि हिरण्यमथ पात्र से सत्य का मुख दँका है। महाभारत के स्त्रोक का भाव यह है कि पहले न तो राज्य था श्रीर न राजा; न दंड-बिधान था श्रोर न दंड देने वाला। धर्म से ही प्रजा परस्पर रच्चा करती थी। दैन्य को प्राप्त होने पर वह मोहाविष्ट हो गई।

कामना के चित्रों की रेखाएँ ये ही हैं, उसमें अपेद्धित प्रभाव लाने के लिए प्रसाद ने मनोनुक्ल रंग भरे हैं। स्वर्ण और मिद्रा की लालसा से समस्त देश का सुख-संतोष नष्ट हो जाता है, उसकी सामाजिक व्यवस्था अस्त-व्यस्त हो जातो है, नैतिक आदर्श गिर जाते हैं। विवेक और संतोष के अथक परिश्रम के पश्चात् हिरस्यमय पात्र हटता है और द्वीय-निवासियों को सत्य के दर्शन होते हैं।

'कामना' में उस संस्कृति श्रीर व्यवस्था का श्रेष्ठ माना गया है जिसमें न राजा था न राज्य, न दंड था श्रोर न दंडिक। धर्म से ही प्रजा पारस्मिक रच्चा करती थी। प्राकृतिक जीवन व्यतीत करती हुई इस जाति का महत्त्व श्रीर श्राकांचा, श्रमाव श्रीर संघष का पता ही नहीं था। पर विलास के स्वर्ण के प्रलोमन में फँस कर तारा की संवानों का पतन पारम्म हो गया। विलास ने कामना को इस देश की रानी बनाया श्रीर दंड तथा दंडिक का विधान मी किया। दंड श्रीर व्यवस्था के नाम पर, साना श्रीर मदिरा के प्रलोमन ने फँसकर, देश में श्रपराधों की वृद्धि होने लगा। किर ता कठार राज-तंत्र ने श्रपराधी-निरपराधी सभो को शासन की चक्की के नीचे बुरी तरह पीसना श्रारम्म किया। श्रेततागत्त्रा संतोष श्रीर विवेक के प्रथास से राज-तंत्र मंग होता है श्रीर प्रजा में सुख-शांति लौट श्राती है। जहाँ तक मानसिक जगत का संबंध है लेखक का मुख्य प्रतिपाद्य है कि विलासोन्मुख कामना को शांति नहीं मिल सकती संतोष श्रीर विवेक से नियंत्रित कामना ही सुखी श्रीर प्रसन रह सकती है।

जैसा ऊपर संकेतित किया जा चुका है कि इस नाटक में कुछ अप्रेजी के मोरेल्टी प्लेज की भाँति राजनीतिक समस्याएँ भी उठाई गई हैं। प्रसाद जी इस नाटक में उसी माक्सीय यूदापिया—अराजकता की स्थिति—का समर्थन कर रहे हैं जिसमें किसी प्रकार की शासकीय व्यवस्था की आवश्यकता नहीं है। पर सिद्धांत उनकी सीधे मार्क्सीय दर्शन से न प्राप्त होकर महाभारत से प्राप्त हुआ है।

इससे यह न समफ्ता चाहिए की मार्क्सीय दर्शन का जो स्वर इसमें सुनाई पड़ता है वह उसकी प्रक्रियात्रों की भी पुष्टि करता है, यद्यपि इसमें सन्देह नहीं कि मार्क्सीय दर्शन और कामना के प्रतिपाद्य का त्राखिरी लक्ष्य मोटे रूप में एक ही है। पर जहाँ एक भौतिकवादी तत्वों में पूर्ण आस्था रखते हुए अनेक ऐतिहासिक प्रक्रियाओं से गुजर कर अराजकता तक पहुँचने की कामना करता है वहाँ दूसरा भौतिकवादी संस्कृति पर ही प्रहार करता है और आध्यात्मिकता के सहारे वहाँ तक पहुँचता है। कामना में व्यक्त प्रसाद का दर्शन गाँधी-दर्शन के अधिक निकट और अनुकृत है।

त्राज के प्रत्येक प्रश्न के मूल में अर्थ का प्राधान्य है, इसे प्रसाद जी ने स्वीकार किया है। करणा कहती है—'जीवन के समस्त प्रश्नों के मूल में अर्थ का प्राधान्य है। मैं दूर से उन धनियों के परिवार का हश्य देखती हूँ। वे धन की आवश्यकता से इतने दिद्ध हो गए हैं कि उसके बिना उनके बच्चे भी उन्हें प्यारे नहीं लगते।' प्रकृति से दूर होने पर नार्यारक-सम्यता के विकास का यह स्वामान्विक परिणाम है। धन के प्रलोभन में सभी नार्यारकों में होड़ लगी हुई है, पर थोड़े से व्यक्ति उस पर अधिकार जमाकर शेष मनुष्यों को दास बनाए बैठे हैं। इन्हीं सीमित लोगों के लिए ही तो नियमों का निर्माण होता है। बाईबिल के सिद्धान्त Covet not thy neibours wealth के मूल में भी तो यही है, जिससे धनी पड़ोसी की किसी प्रकार की ज्ञति न हो सके। कामना का विवेक अपराधों का विवेचन करते हुए एक स्थान पर कहता है—'अपराध क्या पदार्थ है ! जुद्ध स्वार्थों से बने हुए कुछ नियमों का भंग करना अपराध होगा। यही न।'

फिर् तो अपराधों के नियमन के लिए व्यवस्था और व्यवस्थापक की आवश्यकता होती है, सहज धर्म का लोप हो जाता है। संस्कृत और सम्प्रता के नाम पर गगन स्पर्शी महलों का निर्माण किया जाता है, पापाचारों के आहुं। की वृद्धि होती है। अंगी-मेद और स्वेच्छचारिता को खूली छूट मिल जाती है। इस प्रकार कृत्रिम जीवन के पीछे सारा समाज अप्रतहत गित से दौड़ने लगता है। महत्वाकांचा और बाह्य सुख-शांति के पीछे मनुष्य अपनी आन्तरिक सुख-शांति को खो बैठता है।

नागरिक जीवन की क्रित्रमता में प्रसाद जी को विश्वास नहीं है और न उसके आनन्द की परिभाषा ही उन्हें स्वीकार्य है। वे बाह्याडंबर से मुक्त प्रकृति के स्वच्छन्द वातावरण में ही शांति का निवास मानते हैं, जहाँ न वाक् छल के लिए कोई अवकाश है और न स्वर्ण-संचय की कोई आवश्यकता। आनन्द को वे मन की वस्तु मानते हैं जो संतोष से नियंत्रित और विवेक से पुष्ट होता है।

इस प्रकार के अन्यापदेशिक नाटकों के पात्रा में मानवीय मांसलता प्राय: अत्यंत ज्ञीण दिखाई पड़ती है। फिर भी कामना, विलास, लोला, संतोष, विवेक को जो कुछ व्यक्तित्व प्रदान किया गया है वह मानवीय यर्थाथता का स्पर्य करता हुआ प्रतीत होता है। यद्यपि कूर, दुर्व त, प्रमदा और दंभ कोरे प्रतोकात्मक पात्र है फिर भी वे नागरिक सभ्यता पर जो व्यंग्य करते हैं वे अत्यंत मामिक बन पड़े हैं। दंभ संस्कृति और सभ्यता के संबंध में शोर मचाने वाले महापुरुषों का प्रतीक है तो दुर्व त व्यवस्था देने वाले व्यवस्था-पक्षों का। प्रमदा आज की सभ्यता में पत्नी नारी का नाम है।

कथोपकथन की दृष्टि से यह नाटक प्रसाद के अन्य नाटकों से मिन्न है। इसमें न आलंकारिकता का बोक्त है और न दार्शनिकता का द्वाव। संवादों में पात्रों और प्रसंगों की अनुकूलता पर बराबर स्थान दिया गया है। प्रसंगों के अनुकूल भावो च्छास और व्यंग्य की सुधि इस नाटक की अपनी विशेषताएँ हैं। तीसरे अंक के पाँचवें दृश्य में नई सम्यता में पला लड़का अपने बाप से कहता है— पहले एक प्याली मिदरा, फिर दूसरी बात।' पिता के यह कहने पर कि तुमे लड़जा नहीं आती वह निर्लंड भाव से पुनः कह उठता है— 'तो माँ से कह दो दे जाय।' इस छोटे से वाक्य में कितना मार्मिक व्यंग्य है। माबोद्धेग में आकर जब संतोष कामना से कुछ कहने लगता है तब उसके कथन में काव्योपमता सहज में ही आ जाती है— ...रमणी का रूप—कल्पना का प्रत्यस्— संभावना की साकारता और दूसरे अतीन्द्रिय रूप-लोक, जिसके सामने मानवीय महत् अहम्-भाव लोटने लगता है। जिस पिच्छल सूम पर स्खलन विवेक बन कर खड़ा होता है। जहाँ प्राण् अपनी अतृप्त अभिलाषा का आनन्दिन केतन देखकर पूर्ण वेग से धमनियों में दौड़ने लग्फा है।...'

संविधानक सौष्ठव की दृष्टि से कामना में पर्याप्त स्वच्छता श्रौर कौशल का संनिवेश हुश्रा है। तीन श्रंकों में विभक्त नाटक का प्रत्येक श्रंक दूसरे से संबंद्ध है। प्रथम श्रंक में विवेक चुन्ध होकर माग जाता है। विवेक के माग जाने पर—बुद्धि नाशात् प्रण्यित के श्रानुसार—देश में श्रनेक प्रकार का श्रनाचार फैल जाता है। दूसरे श्रंक में इन्हीं श्रनाचारों को विषय-वस्तु के रूप में प्रहण किया गया है। इसके फलस्वरूप तीसरे श्रंक में क्रूर, दुवृत्त, प्रमदा श्रौर दंभ का प्रवेश होता है। इसके बाद में विभिन्न दृश्यों द्वारा देश की दशा के बड़े प्रभावोत्पादक चित्र प्रस्तुत किए गए हैं; जैसे, खेत में करणा की खुटी, फूलद्वीप में एक नागरिक का घर, नवीन नगर की एक गली, श्राक्रांत देश का एक गाँव, श्रादि। किंतु श्रंत में कामना को संतोष के पथ पर जिस ढंग से मोड़ा गया है वह कथा के क्रमिक विकास में विचेप डालता है। ऐसा एक विशेष जीवन-दर्शन के श्राग्रह के कारण ही हुश्रा। यद्यि इसके लिए श्रनेक ऐसी घटनात्रों की योजना की गई है जो इस मोड़ को श्रमनोवैद्यानक न होने दें फिर भी यह

प्रयास-कला का श्रंग नहीं बन पाया है। डा॰ नगेन्द्र के इस मत में काफी सार है कि कामना ट्रेजिडी के रूप में श्रिधिक सफल होती। ज्योत्सना—

'कामना' जीवन की वास्तविकता का स्पर्श कई स्थानों पर करती है पर ज्योत्सना जीवन से काफी दूर छायावादी किव की उदाच कल्पना है। एक अतीत की श्रेष्ठता स्वीकार करती हुए वर्तमान की समस्यात्रों का विवेचन करती है तो दूसरी भावी समाज के आदशों को गढ़ती हुई वर्तमान समस्यात्रों से प्रायः अछूती रह जाती है। इसीजिए पहली में जहाँ भाव और बौद्धिकता के समन्वय का प्रयास दिखाई पड़ता है वहाँ दूसरी कृति में बुद्ध-विलास के चित्रण का।

ग्रंध-विश्वास ग्रौर रूढियों से जर्जर, तथा ग्रानेक विरोधी शिविरों में बँटें विश्व को नवीन जीवन-ग्रादर्श ग्रीर नतन ग्रालोक देने के निमित्त इंद्र अपनी रानी ज्योत्सना को कोमल रेशमी किरखों के सहारे धरती पर उतारता है। ज्यात्तना स्वप्न श्रीर कल्पना द्वारा श्रपने उद्देश्य की पूर्ति में संलग्न हो जाती है। स्वम श्रीर कल्पना को समकाती हुई ज्योत्सना कहती है- "इस बुद्धिवाद के भूल भुलइए में खोई हुई, जड़वाद, सापेच्चवाद, विकासवाद आदि आनेक वाद-विवादों की टेढ़ी-मेढ़ी पेचीली गलियों में भटकी हुई, नास्तिकता श्रीर संदेहवाद से पीड़ित, पशुश्रों के श्रनुकरण में लीन मानवजाति का परित्राण करना है। उसकी आँखों के सामने जीवन का नवीन श्रादर्श, सौन्दर्य का नवीन स्वप्न, स्नेह-सहानुभूति एवं समत्व का नवीन प्रकाश, सुख श्रौर शांति का नवीन स्वर्ग निर्माण करना है। उसे प्रेम के अधिक विस्तृत राजमार्ग पर चलाना है। धर्मीधता, रूढ़ि-प्रियता, प्रेतपूजा, निर्मुल प्रथाय्रां एवं निरर्थंक रीति-नीतियों के बंधन सं मुक्त करना है। "उसे जहता सं चैतन्य की श्रोर, शरीर से त्रात्मा की त्रोर, रूप से भाव की त्रोर त्रप्रसर करना है।' फिर तो स्वप्त श्रीर कल्पना मनुष्य के मनोलोक में प्रविष्ट होकर उनकी तामसी वृत्तियों को सात्वकता में बदल देते हैं श्रीर घरती पर प्रेम, दया, समता श्रादि उदात्त गुणों से युक्त नया स्वर्ग उतर श्राती है।

जहाँ तक नाटकीय टेकनीक का प्रश्न है अन्यापदेशिक नाटक यों ही कमजोर होता है, ज्योत्सना तो और भी कमजोर है—काफी कमजोर है। कथानक से शून्य, किया से विरहित वायवी ताने-वाने से बुना नाटक दार्शनिक ऊहापोहों में उलक्त कर रह गया है। चिरित्रों की मांसलता को कीन कहे, कुछ पात्रों की प्रतीकात्मकता भी स्पष्ट नहीं हो पाई है। इंदु, ज्योत्सना, पवन किन भावों के प्रतीक हैं ?

वर्तमान समाज की जो समस्याएँ इसमें उठाई गई हैं उनका हल बौद्धिक न होकर एकदम काल्पिनिक है। इसिलए बौद्धिकता का आप्रामस तो यहाँ दिखाई पड़िगा स्वयं बौद्धिकता नहीं । इसिल अप्रामान ने नाटक की दार्शनिकता कोई विशेष अर्थ नहीं रखती। अपने दृश्य-विधान और गीतों के कारण ज्योत्सना का मूल्य अवश्य है पर दृश्य-विधान और गीतों पर भी भावोद्दीपन-चमता की जगह कल्पना और अलंकृति का लदाव अधिक हो गया है।

इस प्रकार के दो-एक नाटक हिन्दी में और लिखे गए, पर इसकी परंपरा आगे न चल सकी। इसे हिन्दी के लिए शुभलच्चण समम्मना चाहिए। चाहे हश्य-काव्य हो अथवा अव्य-काव्य किसी का भी जीवन से कट कर जीना संभव नहीं है। भावों का पक्षा छोड़ कर साहित्य जीवित नहीं रह सकता। कोरी बौद्धिकता, कल्पना-क्रीड़ा और अलंकृति के चमत्कार में सद्ध्य बहुत दिनों तक मूले नहीं रह सकते।

# गीति-नाट्य

पश्चिम में एन् १६२० के बाद नाटक तथा रंगमंच के प्रति लोगों के हिण्डिकोण में एक निश्चित परिवर्तन दिखाई देने लगता है। इस परिवर्तन के मूल में एक ख्रोर प्रकृतवादी ख्रौर यथार्थवादी नाटकों की प्रतिक्रिया निहित थी, तो दूसरी ख्रोर सिनेमा के बढ़ते हुए प्रभाव का सामने करने की प्रवृत्ति। इब्सन की यथार्थवादी प्रवृत्ति शा में अपनी पूरी ऊँचाई पर पहुँच गई। प्रथम महायुद्ध की कटुताछों ने भी जनति के सम्स्रोत को ख्रोर भी शुष्क बना दिया। फल यह हुआ कि नाटकों को नया मोड़ लेना पड़ा ख्रौर गीति-नाट्यों की रचना होने लगी। आधुनिक इंग्लैग्ड के प्रतिनिध कथियों में-ईट्स, ईलियट, आडेन, स्टीफन स्पेंडर ख्रादि ने—इस दिशा में उत्साहपूर्ण योग दिया है।

सुप्रसिद्ध स्नमरीकी कथाकार समरसेट मॉम ने नाटकों के सम्बन्ध में भविष्यवाणी करते हुए कहा है कि "गद्य-नाटक, जिनमें हमारी जिन्दगी के काफी वर्ष लगे हैं, शीब्र ही काल-कवितत जायँगे।" मॉम की भविष्यवाणी स्नांशिक रूप से सत्य सिद्ध हो रही है। स्नाज स्रंग्रेजी रंगमंच से शा का प्रस्ताव मिटता जा रहा है। सच पूछिए तो शा

<sup>9. &</sup>quot;...but I cannot but state my belief that the prose drama to wnich I have given so much of my life will soon be dead."

<sup>-</sup>Maugham, The Summsng up, Penguin Books, P. 101

श्रपनी रंगमंचीय विशेषताश्रों के कारण प्रतिष्ठित नहीं हुन्ना है, बिल्क निजी श्रीर मौलिक सनकों (indiosyncrasies) के का ए प्रतिष्ठा प्राप्त कर सका है। रंगमंचों पर उसके नाटकों का श्रमिनय बहुत सफल नहीं माना गया है। बास्तविकता यह है कि मानवीय मूल प्रवृत्तियाँ शुष्क यथार्थवाट की चौहदी में बहुत दिनों तक बँधी नहीं रह सकतीं। किसी-न-किसी रूप में उन्हें सन्तुष्ट करना ही होगा। देश श्रीर काल की सीमाश्रों को पार कर कालिदास श्रीर शेक्सपियर के नाटकों के जीवित रहने का रहस्य इसी में है कि वे मानवीय भावों से संयुक्त तथा जीवन के रस से श्रोत प्रोत हैं। सिनेमा से श्राधुनिक रंगमंच को जो गहरा धक्का लगा है उसका मुख्य कारण यह है कि उसमें प्राचीन नाटकों के नृत्य, गीत श्रीर काव्योचित वातावरण को यथोचित रीति से सिविष्ट कर उसे श्रात्यन्त श्राकर्षक ढंग से उपस्थित किया गया है।

मॉम ने नाटक और सिनेमा की तुलनात्मक चर्चा करते हुए कहा है कि नाटक का मूल आधार किया-व्यापार है, पर इस किया-व्यापार को नाटक की अपेद्धा सिनेमा के पर्दे पर अधिक अच्छी तरह दिखाया जा सकता है। नाटक के समर्थकों के इस कथन में कि रंगमंच पर जीवित मनुष्यों के साद्धात्कार से जो रसात्मक अनुभूति प्राप्त होती है वह चित्र-पटों के छाया-चित्रों में नहीं उपलब्ध हो सकती, मॉम को विश्वास नहीं है।

सिनेमा के बढ़ते हुए प्रभाव को देखते हुए सन् १६२० के पूर्व ही इटली-निवासी भविष्यवादी मैरिनेट्टी (Marinetti) ने रंगमंच को नया रूप देने का प्रयत्न किया था। सिनेमा की प्रभावशाली चित्रशालाओं की माँति उसने नाटकों से ख्रंक और हरयों को इटाकर उन्हें अनेक लघु मनोरंजक वटनाओं में विभक्त कर दिया। सिनेमा के चामत्कारिक प्रदर्शनों (spectacular shows) को रंगमंच पर उतारने की हिंग्ट से ही मैरिनेट्टी ने नवीन उपायों की योजना की थी। लेकिन सिनेमा के आगे यह नया रंगमंचीय कौतुक ठहर नहीं सका। अपने अधिनय प्रवर्तनों के बावजूद भी रंगमंच सिनेमा के आगे इतचेत हो गया। मॉम ने अपना विचार व्यक्त करते हुए कहा है कि "सिनेमा जीवन के अन्तरंग को चित्रपट पर सफलतापूर्वक नहीं व्यक्त करता, क्योंकि उसके लिए शरीरी किया-व्यापार अधिक आवश्यक होता है। इसलिए यथार्थवादी नाटककारों को इस दिशा में मुड़ना चाहिए।" रपष्ट है कि मॉम का संकेत गीति-नाट्यों की ओर है।

सिनेमा और नाटक का प्रश्न कुछ पुराना-सा पड़ गया है। लेकिन इस सम्बन्ध में हमें कुछ दूसरे ढंग से विचार करना होगा। यों तो ब्रिटेन में भी ऐसे लोगों की कमी नहीं है जो सिनेमा और नाटक का सह-अस्तित्व स्वीकार करते हैं। इमारे देश की स्थित अमेरिका और ब्रिटेन से भिन्न है। ब्रिटेन और अमेरिका से ही क्यों, पूरे पश्चिम से हमारे देश की आर्थिक, राजनीतिक और सांस्कृतिक स्थितियाँ भिन्न हैं। इसलिए आज जो उस गोलार्घ की साहित्यिक स्थिति है वह हमारे देश पर ज्यों-की-त्यों लागू नहीं हो सकती। पश्चिम की मयंकर यथार्थवादिता हमारे देश को प्रभावित अवश्य

<sup>9. &</sup>quot;Perhaps the best chance the realistic dramatist has today is to occupy himself with what, till now at all events, the screen has not succeeded very well in presenting—the drama in which the action is inner rather than outer and the comedy of wit. The screen demands physical action."

<sup>—</sup>Maugham, the Summing up, Penguin, P. 101-2 7. The cinema and the theatre may well exit side by side; appreciation for the art of the one need not be antagonistic to an appreciation for the art of the other.—Nicoll, British Drama.

कर सकी है, लेकिन अपनी पूर्ण नग्नता में यहाँ पर यह प्रनिष्ट नहीं हो पाई है। हिन्दी में कितने यथार्थवादी नाटक हैं ? उनमें कितने अपने यहाँ की समस्याओं को चित्रित करते हैं ? यहाँ पर उनकी प्रतिक्रिया की कोई बात नहीं उठती। इस विशाल कृषि-प्रधान देश के लिए नाटक और रंगमंच की आवश्यकता सर्वदा बनी रहेगी। रूसी जनता अमेरिका और ब्रिटेन की तरह नैराश्यजनक स्थिति में न होकर रंगमंच के प्रति अत्यधिक उत्साहित दिखाई पड़ती है। इसलिए सिनेमा से भयभीत होकर गीति-नाट्यों के कोड में मँह छिपाना हमारे लिए स्वास्थ्यकर नहीं है।

लेकिन अपने आप में गीति-नाट्य तिरस्करणीय है, यह हमारा अमंध नहीं है। यथार्थवादी नाटकों की माँति गीति-नुस्ट्यों में जीवन के विविध सूत्रों और समस्याओं को लेखक अपने व्यक्तित्व में एकान्वित नहीं कर सकता और न जीवन के सधन झ्णां को गद्य के माध्यम से पूरी अभिव्यक्ति दे सकता है। इस प्रकार के झ्णां को कविता की भाषा में ही वाणी मिल सकती है। लेकिन गीति-नाट्यों के सम्बन्ध में कुछ पाश्चात्य विद्वानों का कहना है कि इसमें नाटककार परिवेश-निरपेझ होकर अपनी अन्तर्वृतियों से ही परिचालित होता है, और चित्रों को हमारे समीप नहीं ले आता है। वह जगत् की ठोस वास्त-विकताओं से किनारा कसता है और हमको इनसे काफी दूर फेंक

<sup>9. &</sup>quot;It will only be poetry when the dramatic situation has reached such a point of intensity that poetry becomes the natural utterance, because then it is the only language in which the emotions can be expressed at all."

<sup>-</sup>T. S. Eliot, Selected Prose, Penguin Books, p. 70.

त्राता है कि, किन्तु गीत-नाट्यों में त्रातिशाय वैयक्तिकता के प्रतिफलन को त्रानिवार्य मान लेना त्रावश्यक नहीं है। गीति-नाट्य मुख्यतः भावनामय होते हैं, उनमें बिहः संघषों की त्रपेन्ना त्रान्तः संघषों की प्रधानता होती है, लेकिन इसका तात्पर्य यह नहीं है कि जीवन की कठोर वास्तिविकतात्रों से उनका कोई सम्बन्ध नहीं जुड़ पाता। पहले तो त्रान्तः संघषों को बिहः संघषों से पृथक् करके देखना स्वयं त्राम्मोवैज्ञानिक है। ज्ञान्तः संघषों की कोई निरपेन्न सत्ता नहीं है। समाज से पृथक् किसी एकान्तसेवी व्यक्ति का हृदय त्रान्तः संघषं-शुन्य होगा ऐसी स्थिति में त्रान्तवाद्य संघषं में एक सामंजस्य स्थापित करना होगा। यह बात दूसरी है कि गीति-नट्यों में बाह्यसंघषं के संकेतित होने का त्रावकाश प्रायः नहीं मिलता।

हिन्दी में इंग् तरह के गीत-नाट्यों के प्रथम पुरस्कर्ता होने का अय प्रसाद को है। यदि श्राज के समस्त ज्ञान-विज्ञान के श्रादि खोत को वेदा में दुँद निकालने की प्रतिज्ञा छोड़ दी जाय तो कहना न होगा कि गीति-नाट्य श्राधुनिक युग की देन है। संस्कृत-नाटकों में पद्य की बहुलता होते हुए भी एक भी नाटक ऐसा नहीं मिलेगा जो श्राद्यन्त पद्य में हो। श्रंग्रेजी में भी गीति-नाट्यों का कमबद्ध इतिहास १६ वीं शताब्दी के अन्त से ही प्रारम्भ होता है। प्रसाद को 'कच्या-लय' लिखने की प्रेरणा कहाँ से मिली, इसके सम्बन्ध में निश्चित

<sup>\*. &</sup>quot;There is however another kind of drama, poetic drama, in which the dramastist is trying to pluck his individual from the mass, and set him against the background of like itself. The individual is not controlled by the necessities of his environment, but by some inward law of being. It is the wish of the poetic dramatist not to bring his characters near to us, not to impress upon us the concrete realities of the world, but to distance us from them."—Priscilla Thoulers, Modern Poetic Drama, p. 9.

रूप से नहीं कहा जा सकता। हो सकता है कि इसके प्रण्यन, के मूल में बंगीय गीति-नाट्य हों। 'करुणालय' में छपी 'सूचना' से ज्ञात होता है कि उन्होंने श्रंग्रेजी के ब्लैंकवर्स श्रीर बंगला के श्रमित्राद्धर छन्द से प्रेरणा श्रवश्य ग्रहण की थी।

'करुणालय' का कथानक एक पौराणिक कथा के आधार पर निर्मित हुआ है। इस गीति-नाट्य में प्रसाद के विकास के अनेक सूत्र खोजे जा सकते हैं। आगे चलकर इनकी कृतियों में जिस आनन्दवाद, जीवन, जीवन के प्रति एक अडिंग आस्था, आसुरी आचार के प्रति घृणा, प्रेम की शुभ्र ज्योति आदि के जो रमणीय चित्रमिलते हैं उनका आदि उत्स इसी रचना में देखा जा सकता है। पर गीति-नाट्य का मूल तस्व मानसिक संघर्ष इसमें कम ही चित्रित हो सका है। यद्यपि मानसिक संघर्ष के चित्रण की दृष्टि से 'कर्रणालय' की कथा की युक्तियुक्तता में किसी प्रकार की कमी नहीं है, तथापि प्रारम्भिक कृति होने के कारण उसका उचित उपयोग नहीं किया जा सका है।

श्रन्य पात्रों की श्रपेक्षा रोहित में अन्तर्दन्द का समावेश श्रिषक हुआ है किन्तु कुछ ही समय के पश्चात् वह समाप्त हो जाता है। उसे एक श्रोर पिता की श्राज्ञा का पालन करना है तो दूसरी श्रोर श्रपनी जीवन-रज्ञा का प्रयक्त। इन्द्र की प्रेरणा से उसे जीवन-रज्ञा का प्रयक्त श्रिषक श्रेयस्कर प्रतीत हुआ, पर पिता के श्राज्ञा-पालन का भी उसने एक उपाय निकाल ही लिया। हरिश्चन्द्र के श्रन्तः संघर्ष में कोई दम नहीं है। नाटक के श्रन्त में श्रुनः शेप की करणा पुकार श्रोर श्रजीगर्त की ज़ुधाजन्य पशु-प्रवृत्ति का जो संगम हुआ है वह नाटकीय संघर्ष की चरम सीमा की दृष्टि से श्रत्यन्त महत्वपूर्ण है, पर स्वका यथोचित निर्वाह नहीं हो पाया है।

गुप्तजी के 'अनघ' का रूप-शिल्प गीति-नाट्य का है, पर आत्मा संवादात्मक किन्य की । 'मुंभे हैं इष्ट जन सेवा' से अनुपाणित यह गीति-नाट्य गांधीवादी जीवन-दर्शन के स्थूल आदशों से आगे बढ़कर श्रान्तिरिक संवर्षों के सूक्ष्म स्तरों तक नहीं उतर पाया है।
मघ, जो इस न्युट्य का प्रधान पात्र है, वह केवल टाइप बन सका है
सुरिभ के रूप-सौरम श्रीर ममतामयी माँ के स्नेह से भी वह भावनामय
नहीं हो पाता। श्रतः उसे मानवीय व्यक्तित्व नहीं मिल सका है।
ग्रामभोजक का व्यक्तित्व भी श्राद्यन्त एकरस श्रीर श्रनाकर्षक है।
सुरिभ में श्रन्तः संवर्षों का श्रारोह-श्रवरोह दिलाई देता है, पर मघ के
सिद्धान्तों की गहरी छाया में उसका व्यक्तित्व पनप नहीं सका है।
कथा-वस्तु पूर्व-निर्धारित होने के कारण बहुत-कुछ यांत्रिक हो गई
है। सियागमशरण गुप्त का 'उन्मुक्त' श्रीर प्रेमी का 'स्वर्ण-विहान'
'श्रनघ' की परम्परा में ही श्राते हैं।

तारा

भगवतीचरण वर्मा के 'तारा' नाट्य की वही समस्या है जो उनके 'चित्रलेखा' उपन्यास की । 'तारा' में योवन-जन्य उद्दाम वासना का उल्लेख करते समय सामाजिक परिवेश को भी ध्यान में रखा गया है, जब कि 'चित्रलेखा' में पाप-पुराय की समस्या तर्क की कसीटी पर कसी गई है। 'तारा' में सामाजिक बन्धनों की अवहिलना के कारण बृहस्पति का अभिशाप तारा और चन्द्रमा को जड़ बना देता है, जो पौराणिक दृष्टि से उसका महत्व नहीं आँका जा सकता।

गीति-नाट्यों का मूल पेरक तत्व—ग्रन्तर्द्व-इस नाटक में ग्रायन्त विद्यमान है। प्रथम हश्य में ही तारा एक ग्रोर यौवन की मादकता से विकल तथा दूसरी ग्रोर कर्त्तव्य ग्रौर 'श्राराधना' के बन्धनों से बद्ध है। इन दोनों के बोच एक संवर्ष चल रहा है। उसके मन में प्रश्न उठता है कि उसे किसकी ग्राराधना करनी चाहिए !— ग्रन्तः प्रकृति या मनोभावों की ग्राथवा स्वामी (वृहस्पति) के पृष्य चरणा-रज की। वृहस्पति के प्रति उसके मन में भक्ति है, पृष्य भाव

है। पर उसे जिस प्रेम की उत्कट चाइ है यह बृहस्पति में नहीं पास हो सकता। वह कहती है—

> मुक्ते चाह है रस की, पावन प्रोम की उस विस्मृति की, उस अनन्त संगीत की जिसमें निज ममन्त्र को सहसा भूलकर हो जाऊँ मैं मग्न, और कर दे मुक्ते प्रवल प्ररेणा प्रथम प्रेम की प्रवाहित मादकता के विस्तृत तीव प्रवाह में

वृहस्पति तारा का वचन सुनकर चमत्कृत हो जाते हैं श्रीर उसे सममति हुए कहते ई-नुष्णा का प्राबल्य, पाप की वासना, इनका दमन-हमारा कर्तव्य है। इसके अनन्तर निवृत्ति मार्गियों की माँति वे वैभव, सुख, ऐश्वर्य श्रीर भोग को काल्पनिक श्रीर अस्थार्थी तथा वासना को जीवन के श्रथ:-पतन का मूल बतलाते हैं। थोड़ी देर के लिए तारा तर्कहीन होकर स्वामी के चरणों में प्रणत हो जाती है, पर तारा के मनोभावों तथा तकों के प्रभाव से श्रिभमूत होकर वृहस्पति भी सोचने लगते हैं—पुण्य शुष्क है, रसमय केवल पाप है।

श्राज की मान्यताश्रों पर फायड का गहरा प्रमाव है, हसे श्रस्वी-कार नहीं किया जा सकता। मानवीय व्यक्तित्व (परसनैलिटी) के जिन तस्वों की जो विवेचना फायड ने की है उसने हमारी परम्परासुक्त नैतिक मान्यताश्रों को बहुत दूर तक क्तकक्तोर दिया है। उपर्युक्त पौराणिक कथा को इसी मनोवैज्ञानिक परिदृश्य में देखा गया है। तारा में इदम् श्रौर नैतिक मन का ही संघर्ष है श्रौर वृहस्पति नैतिक मन की दुहाई देकर तारा के उद्देग को दूर करना चाहते हैं।

दूसरे दृश्य में चन्द्रमा के प्रश्न 'गुरुवर क्या है पुर्ण और क्या पाप है ?' का उत्तर देते हुए वृहस्पति कहते हैं—

पाप ? पाप क्या है ? मनुष्य की भूल है, है समाज के नियमों की श्रवहेलना, एक परिधि है आकांचा की, चाह की, उसके भीतर रहकर चलना पुण्य है, उसके बाहर गए और बस पाप है।

फिर वासना की व्याख्या करते हुए वृहस्पति के मुख से निकल पड़ता है कि 'प्रकृति स्वयं है, पाप-पुर्य कुछ भी नहीं।' इसके अनन्तर वृहस्पति साधन की पवित्रता और सामाजिक बन्धनों के प्रति सजगता की चर्चा करते हैं। चन्द्रमा के मन में रह-रहकर वृहस्पति की एक ही बात गूँज उठती है—'प्रकृति स्वयं है पाप-पुर्य कुछ भी नहीं।'

तृतीय दृश्य में भी इदम् श्रीर नैतिक मन का ही द्वन्द्र है । यह श्रन्तः संघर्ष एक श्रीर जहाँ चन्द्रमा के मन में चल रहा है वहाँ दूसरी श्रीर तारा के मन में भी। श्रन्त में नैतिक मन की पराजय श्रीर इदम् की विकाक दोती है। श्रन्ततीगत्वा चन्द्रमा से तारा कहती है—

> यदि हैं धर्म-मार्ग पर ही करुणा व्यथा तो फिर श्राश्रो चलें पतन को ही चलें; श्रमर पाप में ही सुख है, तो पाप ही हम दोनों बन जायँ, एक होकर रहें।

वर्माजी ने अपने इस गीति-नाट्य में जो समस्या उठाई है वह अत्यंत गम्मीर और विचारोत्तेजक है। उन्होंने समस्या का जो मनोवैज्ञानिक हल उपस्थित किया है वह असामाजिक होते हुए भी उस परिस्थिति में स्वामाविक है। साधना की अतिशयता और जीवन के स्वामाविक धर्मों की उपेद्धा की चरम परिण्यति इसी रूप में दिखाई पड़ती है। उदयशंकर भड़

हिन्दी के गीति-नाट्यों में मह की देन का विशेष महत्व है। अपने तीन गीति-नाट्यों—'विश्वामित्र', 'मत्त्यगंधा' और 'राघा'—में उन्होंने जो भावसृष्टि की है वह अत्यन्त प्रभावोत्पादक और एक-तान है। उनके प्रतीक हमारे आन्तरिक जीवन के अंग हैं। उनके पौराणिक और निजंधरी पात्र अपनी रंगीनी के कारण मूल्यवान नहीं

हैं, बिल्क लेखक के व्यक्तित्व से उद्भाषित होने के कारण मृहत्वपूर्ण हुए हैं। उन्हें लेखक ने अपनी श्रान्तरिक कल्पना श्रीर नवीन विचारों से सँवारा है, इसलिए श्राज के पाठकों के र्लिए उनका व्यक्तित्व श्रिषक मूल्यवान हो उठा है।

इनके तीनों नाटकों में मुख्यतः श्रान्तिरिक इन्द्र श्रीर मार्नासक संवर्ष की श्रामिन्यिक हुई है जो गीति-नाट्य के प्राण-तत्व हैं । यह संवर्ष नारी में है, पुरुष में है श्रीर दोनों के पारस्परिक सम्बन्धों में भी है । मेनका, मस्स्यगंधा श्रीर राधा—तीनों यौवन की मिद्दर श्राकांचा—प्रेम—की श्रनुवर्तनी हैं जो नारी-जीवन का मधुर स्वप्न श्रीर धर्वस्व है । लेकिन तीनों की यौवन-जन्य श्रमिलाषा में गुणात्मक श्रन्तर है । मस्य गंधा में यौवन की श्रदम्य लालसा इस सीमा तक पहुँच गई है कि स्वयं यौवन उसका साध्य हो गया है । मेनका में नारीत्व श्रीन्य की प्यास का श्राश्य पुरुष में लोजती है । राधा में यह वासना—उद्दाम श्रीर श्रमस्य पुरुष में लोजती है । राधा में यह वासना—उद्दाम श्रीर श्रमस्त्र वासना—सिक्क श्रीर प्रांतदान-शून्य प्रेम में परिण्यत हो गई है । यहां प्रेम का सर्वोच्च शिखर है । इस तरह तीनों नाटकां में एक ही भाव के विभिन्न स्तरों को देखा जा सकता है श्रीर इसी एक स्त्र में उन्हें बाँधकर परखना श्रिधक स्वाभाविक हो सकता है ।

मत्द्यगंघा प्रकृति के उन्मुक्त प्रांगण में सद्यः आगत यौवन के शीतल स्पर्श से सिहर उठती है। वह देखती है कि उसकी प्राण्वीणा को कोई रह-रहकर मंकृत कर जाता है। उसकी मकार में वह आत्मिवमोर होकर धर्म-नीति भी विस्मृत कर जाती है। उसकी इच्छाओं की सीमाएँ टूट जाती है; वह मदोनमत्त होती हुई मां उन्माद्वीन दिखाई देती है। यौवन के प्रथम चरण में ही मनुष्य के मन में अनन्त रोमांटिक अभिलाधाएँ जागरित होती हैं। वह सारे प्रतिबन्धों को तोड़कर नवीन आदशों का नीड़ बनाता है, जहाँ से भौतिक संसार बहुत पीछे छूट जाता है—बहुत पीछे—अनंग का आगमन

श्रौर वर्दान यौवन का सुनइल। स्वप्न ही है। लेकिन मत्स्यगंधा की श्रपनी स्थित—मूलतः श्रथांभाव (में दिरद्र केवट की बेटी हूँ उपाय-हीन)—उसकीं कल्पना के पंख कतर देती है। यहाँ श्रमंग कामनाश्रों— निर्वध कामनाश्रों—का प्रतीक है। मत्स्यगंधा श्रौर श्रमंग की वार्ता मत्स्यगंधा के श्रान्तरिक ऊद्दापोद्द की मनोवैज्ञानिक श्रभिव्यक्ति है। श्रन्ततोगत्वा श्रमंग उसे समकता है—

> कब प्रिय श्रवसर मिलता है बार-बार लीलता ही जाता यह काल-ब्याम्न चुपचाप किन्तु मैं तो देखता हूँ, देख ही रहा हूँ सत्य, हृद्य उमंग कब ज्ञान को बनी है प्रिय ?

सामाजिक मर्यादात्रों ( ज्ञान ) का घेरा वह सहसा नहीं तोड़ पाती। किन्तु त्रानन्ते के महत् क्रांभलाषा से व्यथित वह सोचती है—

> क्यों न राका शारदा सदा हा रहती है यहाँ सुक्त हास-लिइयाँ-सी छोड़-छोड़ नभ से ? क्यों न ऋतुराज का समाज चिरकाल तक कल्प-वल्लरी के मंज अमर कुसुम-सा विकसित होता है अनन्त मद-भार लिए श्रो' अनन्त प्यार लिये योवन के तट पर ?

पराशर से कन्यकात्व श्रीर श्रज्ञ्य यौवन का वरदान पाकर तथा उनसे पाप-पुराय, कर्म-श्रकर्म की नवीन व्याख्या सुनकर वह उनकी श्राकांज्ञां की तृति में मुक जाती है। यद्यपि पराशर ने उसे समकाया कि—

अनन्त मद राशि हो, देता वरदान तुम्हें किन्तु नारी, प्रिय भी सदा न प्रिय लगता है—

फिर भी मत्स्यगंघा ने 'नाथ, वह इष्ट मुक्ते' कहकर पराश्वर की सुनी-अनसुनी कर दा। उसको पता नहीं था कि परिवर्तन का नाम ही जीवन है और जड़ता का नाम मृत्यु। लेकिन अच्य-यौवन के वरदान में भूली हुई मत्स्यगंघा 'नाथ, वह इष्ट मुक्ते' गुनगुनाती रही। अन्त में विधवा सत्यवती के रूप में उसका चिर-यौवन अधिशाप बन जाता है और व्यथा से व्याकुल होकर वह पुकार उठती है—

हूबो नम, डूबो रिव, हूबो शिश, तारिकात्रो, हूबो धरे, वेदना में मेरी ही युगान्त की।

जिन सधन ज्ञाणों (intensified moments) की श्रमिन्यक्ति के लिए गीति-नाट्यां का आविर्भाव हुआ उसका निर्वाह इस नाटक में सफलतापूर्वक किया गया है। इस गीति-नाट्य का प्रारम्भ प्रकृति के भव्य प्रांगण में होता है जो मत्स्यगंधा जैसी यौवन-प्राण नारी को श्रीर भी श्रधिक शोभन श्रीर प्रभावापन्न बना देता है। कवित्व की दृष्टि से इस स्थल का महत्वपूर्ण स्थान है। यह स्नत्वपूर्धा के काव्य-मय व्यक्तित्व को द्यतिपूर्णं बनाता है तथा नाटकीय सेटिंग का ऋत्यन्त ऋाकर्षक चित्र उपांस्थत करता है। प्रथम दृश्य में मत्स्यगंधा, सुभू श्रौर श्रनंग का वार्तालाप गीतिमयी गुँजों से श्रोत-प्रोत है। लेकिन इनकी गीतिमयता में कथासूत्र खोता नहीं, बल्कि आगे को गतिशील होता है। तीसरे दृश्य में पराशर श्रीर मत्स्यगंधा का संवाद एक दूसरा रूप प्रइग् करता है। पराशर का संवाद चितनपूर्ण श्रीर बौद्धिक है, तो मत्स्यगंधा का स्त्रीजनोचित भीकता श्रीर कान्तता समन्वित । चौथे दृश्य में मत्स्यगंधा का एकाकी चिंतन उच्च कोटि के कवित्व से अभिमंडित है। छठे दृश्य की परिवृतित स्थित में मत्स्य-गन्धा के करुए पश्चाताप का स्वर कितना वेदनापूर्ण तथा कितना श्रात्मग्लानि से मुखर है! गीति-नाट्य के काव्यात्मक स्थलों में चित्रो-पमता (imagery) की योजना : ख्रत्यन्त ख्रावश्यक है. क्योंकि इससे काव्य-मौष्ठव तो निखरता ही है साथ ही पाठकों की चेतना भी भावों का गोचर प्रत्यचीकरण करती चलती है। काम का एक चित्र देखिये---

गर्विता सुमालती में मिद्दर-मिद्द गन्ध;
योवन में तृप्तिहीन तृष्णा प्ररोह लोम !

× × ×

किन्तु त्रिय मानव में सैकड़ों वसंत हास,
शत-शत उद्गार, शत-शत हाहाकार,
प्रण्यों में पीड़ित हृदय का श्रवहार्य छुन्द ।

इसमें केवल प्रत्यज्ञ चित्र-योजना (visual imagery) नहीं है, बल्कि रस, स्पर्श, गन्ध-समन्वित चित्र का विधान भी हुत्रा है। 'शतशत उद्गार, शतशत हाहाकार' में ध्वन्यात्मक चित्रोपमता (auditoy image) का समावेश भी हुत्रा है।

गीति-नाट्य में यह त्रावश्यक नहीं है कि सभी कविताएँ भावोन्मेष से पूर्ण हों, लेकिन उसमें प्रयुक्त छुन्द की पत्थेक पंक्ति को नाटकीय होना श्रविनार्थ है। प्रत्येक छोटे-छोटे वार्तालाप में नाटकी-यत्व का समावेश यहाँ देखा जा सकता है। प्रत्येक दृश्य के नाटकीय प्रारम्भ श्रीर समापन में भट्ट जी को कमाल हासिल है। प्रथम दृश्य का नाटकीय श्रन्त मत्स्यगन्या के इस कथन से होता है—

पद गति-हीन हुए। छुन्द यतिहीन हुआ, मतिहीन मति है। ाल पर गिरते हुए सम की भाँति, गीत की ख़ुक्तती हु

वाल पर गिरते हुए सम की माँति, गीत की बुक्तती हुई गूंज की तरह स्वयं दृश्य परिसमाप्ति की सूचना देता है। इसी तरह दूसरा दृश्य भी—चलो।

## जाना ही है पार पहुँचा दो प्रिये स्वरतर ॥

जहाँ तक नाटकीय गति का सम्बन्ध है पाँचवे हर्य तक इसमें कोई विचेप नहीं पड़ता, किन्तु छठें हर्य में परिवर्तन-बिन्दु (Turning point) इतना आकरिमक होता है कि इसके पूर्ववती हर्यों से इसका सहज सम्बन्ध-स्थापन नहीं हो पाता। यदि बीच में एक दृश्य श्रीर जोड़ दिया गया होता तो इतना लम्बा श्रन्त्ऱाल न पड़ता।

'विश्वामिन्न' में जीवन के निषेधात्मक श्लोर स्वीर्क्त पात्मक मूल्यों का संघर्ष है। विश्वामिन सासारिक सुखोपमाग से विरक्त, श्लानन्द से विमुख कठोर तपस्या में संलग्न जीवन के निषेधात्मक मूल्यों के प्रतीक हैं श्लीर लौकिक सुख तथा श्लानन्द में विश्वास करने वाली मेनका जीवन के स्वीकृत्यात्मक मूल्यों की प्रतीक है। इस प्रतीक का एक दूसरा पद्ध है, जिसमें विश्वामिन्न पुरुषत्व के चरम श्लाहंकार श्लीर स्व्वविक बुद्धि का प्रतिनिधित्व करते हैं श्लीर मेनका नारी की स्फूर्ति, ज्योतिर्मयता श्लीर कोमलता का। नारी की मनोवृत्तियों को उर्वशी श्लीर मेनका को—दो रूपों में दिखाया गया है। एक की दृष्टि में पुरुष घृणा का पात्र है तो दूसरी की दृष्टि में प्रेम का। लेकिन इस नाट्य के श्लान में इन संघर्षों का कोई इल नहीं मिलता। कोई स्पष्ट इल न मिलने का मुख्य कारण है मेनका का नारीत्व — चिरंतन नारीत्व— के प्रति श्लानस्थावान होना। उर्वशी (जा एक मनोवृत्ति ही है) के याद दिलाने पर वह श्लपनी मूल प्रतिज्ञा के प्रति सतक हो जाती है—

यदि चाहूँ तो अभी तपस्वी को ठग नाच नाचऊँ जड़-पुतर्ला कर काम की।

इसका त्रोर संकेत करते हुए भट्ट जी ने लिखा है—"मानव में अहंकार, उसका धीरे-धीरे कम होना, प्रेम का उदय होना, प्रेम की परिणति, विजय के बाद विलास का होना और तदनन्तर मानव में फिर पुराने संस्कार जागृत होना, यही कम है।" जिस चक्र (cycle) का उल्लेख भट्टजी ने किया है, वह नि:सन्देह मनोवैश्चानिक है। किन्तु नैतिक मन के महत्व को कम नहीं किया जा सकता। मानवी सभ्यता के विकास में इच्छा शक्ति, श्चात्मानुशासन श्चीर शिच्चा से श्चादिम मनोवृत्तियों को संयमित करके उसकी दासता से मुक्त हुश्चा जा सकता है। उपयुक्त चक्र की स्वीकृति में मानवीय सभ्यता श्चौर

संस्कृति के विकास की ग्रस्वीकृति है । कदाचित् पौराणिक कथा की सीमाएँ उपयुक्त तथ्य को ग्रपने में समेट नहीं सकी।

विश्वामिने, मेनका श्रांर उर्वशी की मानांसक स्थितियों तथा उनके श्रन्तर्दन्दों को गहराई में पैठकर श्रंतरंग की छानबीन की गई है। उर्वशी इन्द्रलोक की सर्वाधिक सुन्दरी और विख्यात श्रप्सार-कल्पना है। उसके नृत्य-गीत श्रोर सम्मोहन-शक्ति के श्राख्यानों से पुराण भरे पड़े हैं। सम्भवतः उसके विलासात्मक श्रातिरेक के विरोध में उस पृणामयी के रूप में निरूपित किया गजा है जो मनोविज्ञान के श्रात्रप्प है। मेनका श्रादर्शवादी श्रीर रोमांटिक है, इसलिए इसके कथन में गीति-तत्त्व श्रोम्बाकृत श्रीधक मिलते हैं।

श्रामनेयता का द्विष्ट संमत्स्यगधा का श्रपेचा इसकी श्रावयविक श्रन्वित (Organic unity) श्रिषक निखरी हुई है, यद्यपि प्रारम्भिक सेटिंग श्रीर दृश्य का समान श्रपेदाकृत कम नाटकीय श्रीर प्रभावो-त्पादक है। कोरस के श्रभाव में मत्स्यगंघा की तन्ह इसमें संगीत समाविष्ट नहीं हो सका है।

नारी और नर की चिरंतन समस्या (प्रेम) का जो समाधान महजी के उपर्युक्त दो नाटकों मनहीं मिल पाया था वह 'राधा' में मिल गया। राधा उपचार-निरपेच्च और प्रतिदान-शून्य प्रेम की प्रतीक है। राधा में न तो मत्स्यगंधा के ऋतृप्त यौवन का आवेग है और न मेनका को ऋस्थिरता। उसमें निष्काम प्रेम-भावना है, जो अन्त में चलकर विवेक और कर्त्तन्य-प्राण कृष्ण को प्रणत होने के लिए बाध्य करती है।

मध्यकालीन भक्तों में अनेक ने राधा को परकीया के रूप में देखा है—विशेष रूप से गौड़ीय वैष्णुवों ने। चाहे मर्यादा के आच्छादनों से राधा को अनेक पतों में लपेटकर स्वकाया खिद्ध किया जाय, लेकिन उनकी प्रेम-पद्धित परकीया की ही है। मांक-भावना की सान्द्रता जितनी परकीया-भाव में दिखाई पड़ती है, उतनी

स्वकीया में हो ही नहीं सकती। यह मनोवैज्ञानिक सत्य है। मागवत में भी 'जार भाव' से उपासना का प्रतिपादन किया गया है। लोक में राधा सामन्यतः परकीया ही स्वीकार की गई हैं। भंडजी ने उनको इसी रूप में प्रहण किया है। गौड़ीय वैष्णवों की माँति राधा को इन्होंने भी महाभाव के रूप में ही देखा है। कृष्णदास कविराज ने 'चैतन्य चरित्रामृत' में काम और प्रेम का अन्तर बतलाते हुए लिखा है कि—

> म्रात्मेन्द्रिय प्रीति इच्छा, तार नाम काम । कृष्णेन्द्रिय प्रीति इच्छा, धरे प्रेम नाम ॥

राधा इसी प्रेम की प्रतीक हैं। राधा की साधना का महत्त्व प्रतिपादित करने के लिए वृन्दावन के कृष्ण को भी गीता के दार्शनिक कृष्ण के रूप में अवतरित किया गया है जो इन्द्रियजित क्र्या अर्धग हैं। इस गीति-नाट्य में भट्टजी ने विवाह में कन्या की इच्छा, सामाजीर्कात, स्व-उन्नति और राष्ट्र-उन्नति—धर्म के विविध रूपों को प्रसंगात् समाविष्ट कर लिया है।

राधा के गीतिमय व्यक्तित्व में भट्टजी के कविरूप की प्रौढ़ता स्पष्ट दिखाई देती है। राधा की पौराणिक गाथा को ग्रपना श्राधार बनाते हुए भी उन्होंने उनके प्रेम में एक क्रमिक सघनता ले श्राने का सुन्दर प्रयास किया। उनका प्रेम सघन से सघनतर होता हुआ सघनतम की ऊँचाई पर पहुँच जाता है। राधा का एक श्रावेगमय इस्स देखिए—

वे यहाँ हैं, वे वहाँ हैं, हृदय में, विश्वास बल में,
कुसुम किलयों में, लता में, वृत्त में, सिरता लहर में,
गगन में, पाताल में, मूधर-धरा—जीवन-मरण में।
नारद की अवतारणा दुहरे उद्देश्यों की पूर्ति करती है। एक तो वे
उद्दव की भक्ति और ज्ञान-गरिमा का प्रतिनिधित्व करते हुए उन्हीं
की भाँति परास्त होते हैं, दूसरे राधा की प्रेम-भावना में अवरोध

डालकर उसे श्रीर भी प्रगाद श्रीर रागाच्या बना देते हैं। मस्त्यगंधा की टेकनीक को कुछ हद तक इसमें भी श्रपनाया गया है, जैसे प्राकृतिक सेटिंग, कोरस । वंशी-वादन की स्वर-माधुरी सारे वाताव-रा में एक कर्या श्रमुत्ति भर देती है। मस्त्यगंधा की श्रपेका इसमें नाटकीय श्रारोह-श्रवरोह के ह्या कम हैं। श्रंत में श्रीकृष्य का लम्बा प्रवचन नाटकीय प्रभावान्विति को बहुत-कुछ हीया बना देता है।

भट्टजी के गोति-नाट्यों की सफलता उनके गीतिमय प्रौद किने, दुःखान्त नाटकों के प्रांत सहज रुचि श्रीर भनोवैज्ञानिक इत्यों की पहचान पर श्रवलम्बित है। जहाँ इन नाटकों में इनकी ये सहज विशेषताएँ हुन्हें वैशिष्ट्य प्रदान करती हैं वहाँ श्रन्य नाटकों में ये ही इनकी वेड़ियों के जाती हैं। पता नहीं, भट्टजी गीति-नाट्यों के प्रति उदासीन क्यों हो गए हैं ?

### रतज शिखर और शिल्पी

इधर हिंटी के सुप्रसिद्ध किंव सुमित्रानन्दन पन्त, रेडियो में श्रा जाने पर, गीति-नाट्यों की स्टब्टि की श्रोर उन्मुख हुए। श्रव तक उनके दो गीति-नाट्य-संग्रह 'रजतशिखर' श्रीर 'शिल्पी' प्रकाशित हो चुके हैं। 'रजत शिखर' में छः श्रीर 'शिल्पी' में तीन गीति-नाट्य संग्रहीत हैं, जो श्राकाशवाणां के विभिन्न केन्द्रों से प्रकाशित हो चुके हैं।

पन्तजी मुख्यः प्रेम, सौंदर्य और कल्पना के किव हैं। कल्पना की प्रधानता के कारण ही छायावाद का प्रतिनिध्द करने में वे सर्वाधिक सन्नम हैं। इनकी कल्पना या तो अतीत की स्मृतियों (वियोग-शृंगार) में रम सकी हैं अथवा भविष्य की रंगीन कल्पनाओं में (भावी पत्नी)। कल्पना-जीवी के लिए कोई तीसरा स्थान शेष भी तो नहीं है। 'ज्योत्स्ना' में स्वप्न, कल्पना, पवन, सुरिम आदि से इन्होंने जिस वायवी संसार का सुजन किया है, उसे इम देख चुके हैं। इन गीति-नाट्यों में उसका कुहासा फट नहीं पाया है। अधि-

कांश गीति-नाट्यों में वर्तमान का संघर्ष पृष्ठभूमि के रूप में प्रह्ण किया गया है, लेकिन भविष्य की स्वर्ण-कल्पना इस्से कट-सी गई है। दोनों के संबंध-स्थापन में किंच की बहुत कम सफलता मिल पाई है। वर्तमान संघर्षों में टिकना पन्तजी की कोमल प्रकृति और स्वप्नदर्शी कल्पना के लिए मम्भव नहीं है।

रजत शिखर संग्रह का प्रथम गीति-नाटय 'रजत शिखर' है जो अन्तश्चेतना का ग्राभ्र प्रतीक है। इसमें मन की ऊर्ध्व और समतल स्थितियों का समन्वय स्थापित किया गया है। इसके पाँच पात्र अलग-अलग र ग अलापते हैं-इन में मनोविश्लेषक सुखबत का स्वर सबसे ऊँचा और गृह है। सुखब्रत अवचेतन का मर्म समकाते समय मनोविश्लेषण-शास्त्र का सारा ज्ञान उडेल देता है, फिर भी लगता है कि वह स्वयं अपने विचारों में सिक नहीं है। उसने फायड, एडलर ग्रौर युंग की विचारधाराश्रों की एक ग्रजीव खिचड़ी पकाई है। यांत में विस्थापितों से प्रभावित होकर युवक जीवन-स्यप्नों का नीड़ सजाने में संलग्न हो जाता है। 'फ़लो का देश' सांस्कृतिक चेतना का धरातल है। इसमें श्रध्यात्मवाद-भौतिकवाद, श्रादर्शवाद-यथार्थवाद का समन्वय स्थापित किया गया है। कलाकार श्राध्यात्मिकता श्रीर श्रादर्श का प्रतीक है तथा वैज्ञानिक भौतिकता श्रीर यथार्थ का । कलाकार मनुज-हृदय के परिवर्तन की बात सोचता है श्रीर वैज्ञानिक 'जीवनोपाय का समुचित वितरख' चाहता है। उनकी कालानिक सदिन्छा (wishful-thinking) श्राशापद बाद्य-संगीत से जुड़ कर फलवती भो हा जाती है। इसे विभावना अलंकार का उदाइरण समफ सकते हैं। उसकी परिभाषा है - 'कियाया: प्रतिषेधेऽपि फल व्यक्तिविभावना ।' उत्तरशती में भो श्राधारहीन बलवती श्राशा का संदेश है, शुभ्र पुरुष गांधोजी का स्तवन है स्रीर 'शरत-नेतना' जो घरती पर सुख-श्री-शान्ति का संचार करती है, हैमन्त, शिशिर, वसन्त श्रादि से श्रिममंडित है।

'रनत शिखर' में पन्तजी की प्रतिभा का स्पर्श प्रायः नहीं है। यहाँ पर किन, विचारक, चिंतक सभी अपने निःशक्त रूप (spent up form) में अनावृत हो उठे हैं। उध्वें चेतन के वात्याचक में पड़े हुए किन को कोई ठोस मार्ग नहीं मिल पाया है। ठोस घरती यि कहीं दिखाई पड़ी है तो किन उससे कतराकर दूर चला गया है। नयेपन के नाम पर 'नव' का अत्यधिक प्रयोग हुआ है, जैसे नव आशा, नव विश्वास, नव मानव, नव मनुजत्व, नव संस्कृति, नव युग, नव सौंदर्य, नव प्रतीति, नव लीला, नव वसन्त, नव भू-यौवन। इस संग्रह में नवीनता के नाम पर यह पन्तजी की सबसे जबरदस्त पूजी है।

'रजत शिखर' के सभी काव्य-रूपक (यह शब्द स्वयं पन्तजी का है) प्रतीकात्मक हैं हि इससे रंगमंच की हिण्ड से इनकी सफलता-असफलता पर विचार करना अधिक संगत नहीं है। लेकिन सभी रूपक विभिन्न आकाशवाणी के केन्द्रों से प्रसारित हो चुके हैं, इनके रूपकत्व पर विचार करना आवश्यक हो गया है।

केवल प्रतीक पात्र मिद्धान्तों के पुतले बनकर रह गए हैं, मांसलता के अभाव में वे श्रीताओं या दर्शकों का भावात्मक अनुकूलत्व (Emotional response) प्राप्त क ने में पूर्णतया असमर्थ हैं। सच पूछिए तो इस तरह के रूच प्रतीकों से काव्य-रूपकों (Verse Drama) का उद्देश्य ही समाप्त हो जाता है। जबिक आज यह कहा जा रहा है कि नाटक बेवल काव्य रूपकों के रूप में ही जीवित रह सकता है, तब ऐसे काव्य-रूपक तो नाटकों के भविष्य का ही अंत कर देंगे। कोरे से द्धान्तिक कथोपकथन को वाद्य-संगीत और कोरस कहाँ तक नाटकीय बना सकते हैं!

पन्तजी के दूसरे काव्य-रूपक 'शिल्पी' में तीन काव्य-रूपक संग्रहीत हैं—शिल्पी, ध्वंसरीय और अप्सरा। 'रजत शिखर' से कई अथों में यह सरल हैं, क्योंकि यह हमारे जीवन के अधिक निकट है।

'रजतशिखर' तक पहुँचने के लिए श्रारविंद की चक्करदार ऊर्ध्वमन की सीदियों से गुजरना पड़ता है, जो सामान्य-जन के बूते के बाहर है। पर 'रजतशिखर' की भाँति 'शिल्पी' के काव्य-रूपकत्व पर प्रश्नवाचक चिह्न लगा हुआ है। लम्बे-लम्बे रूज सैदान्तिक भाषणों में संघर्ष की ग्रात्यधिक विरलता के कारण नाटकीय तत्वों का सर्वधा श्रमाव है। 'शिल्पी' को ही लीजिए। पहले दृश्य में शिल्पी की शिष्या गांधी, पटेल आदि की मंगिमाओं और गुणों पर जो प्रकाश डालती है वह नीरस श्रीर जी उबा देने वाला हो गया है। द्वितीय **दृश्य में** पाँच-सात व्यक्तियों के दुरूह वक्तव्य है, जो एकरस तथा अरंगमंचोपयुक्त है। अनितम दृश्य में नाटकीय संवर्ष ले आने का प्रयास दिखाई पड़ता है, पर अन्त में सिद्धान्तों के भँवर-जाल में वह भी द्भव जाता है। 'ध्वंसशेष' ग्रीर दुरूहतर तथर-'ग्रप्सरी' दुरूहतम हो जाता है। इनके माध्यम से जिस 'नवजीवन-निर्माण का स्वप्न' देखा गया है और जिस 'सौंदर्य-चेतना' को जाएत करने का प्रयक्ष किया गया है, वह सब-कुछ वाक-जाल में इस प्रकार खो जाता है कि श्रोता, दर्शक अथवा पाठक के पल्ले पायः कुछ नहीं पढ़ता। काव्य-सींदर्य की दृष्टि से विचार करने पर दोनों संग्रह एक ऐसे कर्कश ग्रीर घुटनपूर्ण वातावरण की सृष्टि करते हैं कि पाठक तथा दर्शक को उपलाब्ध में शन्य ही हाथ लगता है।

#### यन्धायुग

श्रभी हाल में धर्मवीर आरती का 'श्रन्धायुग'गीति-नाट्य प्रकाशित हुश्रा है। यह कई दृष्टियों से हिन्दी गीति-नाट्य-परम्परा में एक न्या मोड़ उपस्थित करता है। इसके पूर्व हिन्दी में जा भी गीति-नाट्य लिखे गए वे एकांकी गीति-नाट्य थे। 'श्रन्धायुग' हिंदी. का एकांकी गीति-नाट्य न होकर पहला पूर्ण गीति-नाट्य है। यह पाँच श्रंकों में विभाजित है। वृत्त की दृष्टि से भी इसमें नयापन है। श्रभी तक हिंदी गीति-नाट्यों में श्रद्धकान्त छंदों का प्रयोग होता रहा है, पर 'श्रकायुग' में मुक्तवृत्त का व्यवहार किया गया है। मुक्तवृत्त के प्रयोग के कारण यह रंगमंचोपयुक्त तथा भावाभिव्यंजना में अपेद्धाकृत श्रिषक समर्थ हो सका है।

इसके पूर्ववर्ती गीति-नाट्यों में व्यापक कथा-वस्तु नहीं प्रहण की जा सकती थी, क्योंकि उनकी संकीर्ण सीमाय्रों में लघु कथा-वस्तु का समाहित होना ही सम्भव था। 'श्रंघायुग' में श्रपेनाकृत विस्तृत कथा-वस्तु प्रहण की गई है, जो श्रत्यन्त प्रख्यात तथा मार्मिक है। पर पात्रों की भावाभिव्यंजना, कथा में प्रतीकात्मकता की योजना तथा कथा का रूप-विन्यास (Design) नाटककार की उर्वर कल्पना- शक्ति के परिचायक हैं।

रामायण्-काल की अपेद्धा महाभारत-काल का नैतिक स्तर बहुत-कुछ गिर गया थान्-उद्ध के समय अनैतिकता खुलकर खेल रही थी। युद्ध समाप्त होते-होते यह अपनी चरम सीमा पर पहुँच गई। इस अमर्यादापूर्ण और अनैतिक काल —महाभारत के अठारहवें दिन की संध्या से प्रभासतीर्थ में कृष्ण-मृत्यु के द्धार्ण तक —की कथा इस गीति-नाट्य में प्रहर्ण की गई है।

इस कथा के सहारे नाट्यकार ने युद्धजन्य अर्घसत्यों, कुराठाओं, अन्यस्वार्थपरता, विवेक-शून्यता आदि का उद्घाटन करते हुए इन्हीं बीच उगती हुई मर्यादा, आस्था, कर्म-परता, आदि की शुभ्र और मंगलमयी ज्योति का जो उल्लेख किया है वह अन्ध-गह्धर में भटकते हुए मानव के लिए निरंतर सहायक सिद्ध होगी। यह ज्योति कथाकार की नवीन उपलब्धि नहीं है, बिल्क यह उसे गीता के अनासक्त कर्मयोग से प्राप्त हुई है। इस सत्य को इस कथा में गूँथ देना और उसके माध्यम से उसे ज्यापक बनाने का उपक्रम करना ही लेखक की नई देन कही जा सकती है। इसी को कृष्ण ने ब्याध से कहा है—

लेकिन शेष मेरा दायित्व लेंगे

मेरा दायित्व वह स्थित रहेगा हर मानव-मन के उस वृत्त में जिसके सहारे वह सभी परिस्थितियों का श्रतिक्रमण करते हुए नृतन निर्माण करेगा पिछले ध्वंसों पर मर्यादायुक्त श्राचरण में नित नृतन सजन में निर्भयता के साहस के ममता के रस के चण में जीवित श्रीर सिक्तय हो उठ्गा मैं बार-बार

सम्पूर्ण कथा को कुछ इस तरह के ताने-नाने से बुना गया है कि वह नहुत-कुछ एकतान और श्रद्ध बन गई है। कथावस्तु को गतिशील श्रीर श्रन्वितपूर्ण बनाने के लिए धर्मवीर भारती ने मुख्यतः दो उपादानों का सहारा लिया है—कथा-गायन या कोरस का श्रीर प्रसंगातुकूल बदलते हुए टोन श्रीर लय का।

कया-गायन या कोरस यूनानी नाटकों का द्रानिवार्य श्रंग था। श्रंग्रेजी नाटकों में टी० एस० ईलियट, श्रांडेन श्रादि ने इसका प्रसुर प्रयोग किया है। 'श्रन्धायुग' में कथा-गायन वस्तु-संघटन का एक श्रत्यन्त श्रावश्यक उपकरण है। कथा-गायन का दुइरा कार्य है। एक श्रोर यह कथा की पृष्ठभूमि तैयार करता है श्रौर मंच पर श्रिमि-नीत न होने वाली घटनाश्रों की सूचना देता है तथा दूसरी श्रोर हश्य-परिवर्तन को इंगित करता है। पर एक श्रंक के श्रन्त में जहाँ कथा-गायन की योजना की गई है श्रौर दूसरे श्रंक में प्रारम्भ में कथा-गायन कुछ उसी ढंग का हो गया है वहाँ गीति तथा कथा-गायन का पृष्ठपेषस्य-सा होता है, जैसे प्रथम अंक का अंतिम कथा-गायन और द्वितीय का आर्मिमक। लेकिन इस तरह की त्रुटि अन्यत्र नहीं आ पाई है।

श्रंकों के बीच श्राने वाले कथा-गायक श्रौर उनके श्रादि श्रन्त में श्राने वाले कथा-गायकों में श्रन्तर है। पहले में प्राय: कथा-गायन संज्ञित तथा श्रागे घटने वाली घटनाश्रों का बोधक होता है। दूसरे कथा-गायन की (श्रंकों के श्रन्त में श्राने वाले कथा-गायन की) परिधि ब्यापक श्रौर समापन-परक होती है; कथा को गतिशील श्रौर श्रन्वितपूर्ण बनाने के श्रतिरिक्त पाठकों या दर्शकों के मन में यह प्रसंगोचित भाव की प्रतिष्ठा भी करती है। प्रथम श्रंक के बीच पड़ने वाले एक कथा-गायन का उदाहरण लीजिए—

> अन्ता ध्रुर में मरघट की-सी खामोशी कृश गांधारी बैठी हैं शीश सुकाए सिहासन पर धतराष्ट्र मोन बैठे हैं संजय अब तक कुछ भी संवाद नहीं लाए

यह आगे की कथा-शृंखला मिलाने में कड़ी का काम करता है। इसके साथ ही यह प्रत्यज्ञ हरूय-योजना (Visual presentation) को ध्विन के माध्यम से चित्रित कर देता है। इसी प्रकार प्रथम श्रंक के अन्त में—

यह रात गर्व में तने हुए मार्थो की यह रात हाथ पर धरे हुए हार्थो की

कहकर करुण समापन का दर्द-भरा चित्र (image) प्रस्तुत किया गया है।

गीति-नाट्यों की अभिनयात्मक सफलता बहुत कुछ ध्वनि पर निर्भर करती है। नाटककार संवादों के साध्यम से ध्वनि या टोन द्वारा भावनात्रों का जो चित्र उपस्थित करता है, उससे नगटक की शंखला जुटती है ग्रौर पात्रों का चरित्र भी निखरता चलता है। यह टोन परिस्थितियों से नियन्त्रित होती रहती है। एक ही समय परि-स्थितियों की विभिन्नता के कारण विभिन्न व्यक्तियों की टोन में अन्तर होता है। भिन्न-भिन्न परिस्थितियों में एक ही व्यक्ति की टोन में काफी श्चन्तर दिखाई पड़ता है। यद्यपि टोन का प्रत्यज्ञ सम्बन्ध रंगमंचीय पात्रों से होता है, तथापि नाटककार को भी इस प्रकार की नाटकीय स्थितियाँ प्रस्तुत करनी पड़ती हैं जिनमें श्रामिनेता को टोन-परिवर्तन का अवसर मिलता रहे । 'अन्या युग' में इस प्रकार से विभिन्न टोनों के प्रयोग के लिए यथावसर नाटकीय स्थितियाँ प्रस्तुत की गई हैं। एक ही परिस्थित में दो भिन्न-भिन्न व्यक्तियों की विभिन्न टोनों से नाटकीय किया व्यापार स्पष्ट हो जाता है। एक्स श्रंक में पहले प्रहरी ने ज्योंही गृद्धों की पंख-ध्विन सुनी त्योंही वह कह उठा-''लो सारी कौरव नगरी का श्रासमान गिर्छों ने घेर लिया। नर-भन्ती हैं, ये गिद्ध भूखे हैं।" पहले प्रहरी के कथन से प्रत्यद्व दृश्य-विधान का संकेत-भर मिलता है, पर दूसरे के कथन से भयगरत वातावरण सजीव हो उठता है। इस प्रकार का चित्रण टोन के परिवर्तन द्वारा ही सम्पन्न होता है। पहले श्रंक में ही किसी के पैरों की श्राहट पाकर धृतराष्ट्र का 'संजय' पुकारना ऐसा स्वर-कंपन उत्पन्न करता है कि उसके वाल्यम से पाठक के मन में भी एक कुत्इल जागरित हो जाता है। इससे धृतराष्ट्र की व्याकुलवा श्रीर संशयग्रस्त मनःस्थिति का भी उद्घाटन हो जाता है। श्रश्वत्थामा के ब्रह्मास्त्र छोड़ ने पर व्यास की टोन नाटकीय स्थित (Dramatic situation) के तीवतर बनाती है। ग्रश्वत्थामा जैसे पात्र की मनःस्थिति के कई स्तरों का उद्घाटन किया गया है। ऐसी स्थिति में उसकी भूमिका में उतरने वाले अभि-नेता को टोन-परिवर्तन की कला में दच्च होना अत्यन्त आवश्यक है। इस तरह के गीति-नाट्यों के छन्द-विधान, लय श्रीर भाषा पर

भी विचार कर लेना चाहिए, क्योंकि गीति-नाट्यों के संविधानक के निर्माण में इनका महत्वपूर्ण स्थान है। जैसा पहले कहा जा चुका है, हिन्दी के गीति-नाट्यों में (निराला के 'पंचवटी प्रसंग' को छोड़कर) अभी तक अतुकान्त छन्द का प्रयोग होता रहा है, जो विभिन्न मनःस्थितियों को अपने में बाँध सकने में असमर्थ था। निराला के 'पंचवटी प्रसंग' गीति-नाट्य में मुक्त छन्दों का जो प्रयोग हुआ है उसमें गीतिमयता के साथ चरित्र-निर्माण की अपूर्व चमता है। उसके बाद 'अन्धा युग' में ही इस छन्द को अपनाया गया है। अतुकान्त छन्दों में तुक न होने पर भी मात्राओं का जो बन्धन लगा रहता है उससे नाट्यकार की स्वतंत्रता बहुत-कुछ सीमित हो जाती है, पर मुक्त छन्दों में नाट्यकार भावानुकूल छन्द-योजना करता है।

भावों की विजिध्यता के साथ कविता की लय में भी परिवर्तन करना पढ़ता है। भागवत सूक्ष्म छायाओं (shades) को व्यक्त करने के लिए लय में वैविध्य ले आना आवश्यक होता है। टोन स्वर के वाल्यूम पर निर्भर करती है और लय संगीतात्मक प्रवाह पर। भिन्न-भिन्न संवेगों के प्रादुभूत होने पर लय में परिवर्तन ले आना स्वा-भाविक होता है। भारती ने इस बात का ध्यान रखते हुए प्रन्थ के निर्देश में लिखा है, ''जैसे एक बार बोलने के लिए मुँह खोले किन्तु उसी बात को कहने में मन में भावनाएँ कई बार करवटें बदल लें तो उसे संप्रेषित करने के लिए लय भी अपने को बदल लेती है। कहीं-कहीं लय का यह परिवर्तन मैंने जलदी-जलदी ही किया है—उदाहरण के लिए एष्ट ७६-८० पर संजय के समस्त संवाद एक विशिष्ट लय में हैं। एष्ट ८१ पर संजय के संवाद की यह लय आकरमात बदल जाती है।

गीति-नाट्यों में भाषा का अत्यधिक महत्व है, क्योंकि भाव-प्रेषण का सूत्र इसी के हाथ में रहता है। इस सम्बन्ध में ईलियट का कहना है कि भाषा न तो हतनी प्राचीन होनी चाहिये कि उसकी बोधगम्यता ही संदिग्ध हो जाय और न कुछ आधुनिक फांसीसी नाटक कारों की तर ह आजकल के वार्तालाप से मिलती-जुलती होनी चाहिए। इसलिए अपनी शैली को उसने तटस्थ (Neutral) कहा है। इस तटस्थता का निर्वाह करने के लिए ही गीति-नाट्यों में उसने अतुकांत छन्दों का प्रयोग नहीं किया। पर आधुनिक समस्याओं और अतीत की कथावस्तु में सामंजस्य स्थापित करने के लिए भाषा-सम्बन्धी कुछ इस प्रकार की सतकता बरतनी पड़ेगी जो दोनों युगों को व्यक्त करने में समान रूप से समर्थ हो सके। आज के पारिभाषिक शब्दों के प्रयोग को संचेष्ट होकर बचाना चाहिए। प्रतीकात्मक अर्थ को स्पष्ट करने के लिए 'वैयक्तिक मूल्य', 'अर्धसत्य' आदि शब्दों के व्यवहार में किसी को आपित्त नहीं हो सकती किन्तु जब अश्वत्थामा यह कहता है—

# वध मेरे लिए नहीं रही नीति वह है अब मेरे लिए मनोग्रन्थि।

तब उसकी महाभारतकालीन पात्रता समाप्त हो जाती है। लेकिन इस तरह की शब्दावली का 'श्रन्था युग' में प्रयोग बहुत कम ही मिलेगा।

त्रभी तक प्रधान रूप से 'श्रन्धायुग' के रूप-विन्यास की ही चर्चा होती रही है, किन्तु गीति नाट्यों में चिरत्र-चित्रण श्रपेचाकृत श्रिषक कुशलता की श्रपेचा रखता है। गद्य-नाटकों में नाटकीय स्थितियों श्रीर परिस्थितियों की नियोजना का जितना श्रवकाश मिलता है, गीति-नाट्यों में उतना श्रिषक नहीं मिल पाता। किसी विशेष परिस्थिति को उत्पन्न करने के लिए श्रनुक्ल घटनाश्रों श्रीर परिवेशों का संघटन गीति-नाट्यकार के लिए खम्भन नहीं है। बाह्य हश्य-विधान के स्थान पर मानसिक संघषों का चित्रण ही उसका प्रमुख लक्ष्य होता है। इन मानसिक स्थितियों द्वारा ही पात्रों का चरित्र उद्घाटित किया जाता है, पर इसे श्रच्छी तरह परखने के लिए यह

आवरक है कि चरित्रों के मानसिक संघर्ष के साथ नाटक की कविता और किया-व्यापार के सामज्जस्य की जाँच कर ली जाय।

इस गीति-नाट्य के प्रमुख पात्र अश्वत्थामा, गांधारी, धृतराष्ट्र, ययत्त स्रीर संजय हैं। इनके मानसिक संघर्षों के कई स्तरों का उद्घाटन करते समय इस बात का ख्याल रखा गया है कि काव्य-तत्व श्रीर किया-व्यापार से पात्रों के मानसिक संवर्षों का सम्बन्ध टूटने न पाए । लम्बे गीति-नाट्यों में सर्वत्र काव्य-तत्व उसी प्रकार नहीं मिल पाता जैसे पबन्ध-काच्यों में । लम्बे गीति-नाट्य में काच्य-तत्वों को इस दृष्टि से देखना पड़ता है कि उनमें नाटकीय समम्बद्धता (dramatic relevance) है अथवा नहीं। नाटकीय सुसम्बद्धता से विरहित काव्य-तत्व का नाटकों में कोई स्थान नहीं है। युधिष्ठर के श्रधंसत्य (उसे-सूसत्य कहना ही उचित है, क्योंकि सत्य श्राधा या तिहाई नहीं होता: वह या तो सत्य होगा अधवा असत्य) ने अश्वत्थामा की आस्था को इस तरह कुण्ठित कर दिया कि उसके मन में एक विचित्र मनोग्रन्थि पैदा हो गई. जिसे सल्माने का उसने जितना ही अधिक प्रयास किया उससे उतनी अधिक उलक्तन बढती गई। अश्वत्थामा की इन उल्लामनों में - उसके वक्तव्यों में - प्राय: नाटकीय ससम्बद्धता मिलेगी। विभिन्न प्रकार की मनः स्थितियों में भिन्न-भिन्न तरह के किया-व्यापारों को गँथा गया है। उसके मन में श्राशा-निराशा, ह्यांम-ग्लानि श्रीर कुएठाश्री के अनेक तार वॅघे हुए हैं। वह विमंथित अन्तर्मन की विद्योभ-मूर्ति है। महाभारत-काल की अनैतिकता उसमें पूंजीभूत-सी हो गई है। वह सामान्य मानसिक स्थिति में न रहकर बहुत-कुछ असामान्य पात्र (abnormal character ) हो गया है। भारती ने उसके घनीभूत च्राणों को कान्य-तत्वों से एजिविष्ट कर ग्रिमिब्यक्ति दी है। गांधारी की मानिसक स्थिति बहुत-कुछ ग्रश्वत्थामा की मानसिक स्थिति से मिलती-जुलती है। संजय को अप्रवत्थामा के वीमत्स कर्म को विस्तारपूर्वक वर्णन करने की आज्ञा देकर गांधारी एक प्रकार के मनस्तोष का अनुभव करती है। इससे कथानक को आगे बढ़ने में सहायता मिलती है और साथ ही उसकी विचुन्ध मानसिक अवस्था का भी पता लगता है। विषम परिस्थितियों में पड़कर युयुत्स का आत्महत्या कर लेना अत्यन्त करण प्रसंग है। गांधारी, धृतराष्ट्र, युधिष्ठिर आदि आत्म-हत्या ही करते हैं। इनकी आत्महत्या जैसा कि लेखक ने स्वयं संकेतित किया है, उस युग की समस्त संस्कृति में व्याप्त हो उठी है।

त्रात्महत्या, संशय, विचेप, शाप से प्रस्त तत्कालीन कथावस्तु का आधुनिक स्थितियों में तारतम्य विठाना नाटककार का एक अत्यन्त महत्वपूर्ण कार्य है। दितीय महायुद्ध के बाद जो युग आया है, क्या यह महाभारतयुगीन अमर्यादा और अन्वितकता से किसी प्रकार कम कहा जा सकता है शि आज दुनिया को रक्तपात, कुरूपता, भयंकर निराशा और अन्धापन कितनी बुरी तरह घेरे हुए हैं! गूँगे सैनिक की मार्मिक व्यथा आज के परमाग्रु-युग पर कितना मार्मिक व्यंग्य है ! तत्कालीन कथावस्तु को आज की समस्याओं से जोड़ने का कार्य मुख्य रूप से दोनों प्रहरी करते हैं। वे कहीं आज के शस्त्रास्त्रों की होड़ की ओर हमारा ध्यान आहुष्ट करते हैं तो कहीं निम्न वर्ग की अपरिवर्तित स्थित की ओर। युधिष्ठिर के शासन के सम्बन्ध में प्रहरियों का वार्तालाप थोड़ा-बहुत आज के युग पर लागू है—

शासक बदले

स्थितियाँ विरक्कत वैसी ही हैं इससे तो पहले ही के शासक अन्छे थे अन्धे थे…

> लेकिन वे शासन तो करते थे ये तो संतज्ञानी हैं

#### शासन करेंगे क्या ?

इसकी व्यंजना पर टिप्पणी करना व्यर्थ है।

संचेप में 'श्रन्धा युग' हिन्दी गीति-नाट्यों की परम्परा को एक नया श्रीर स्वस्थ मोड़ देता है। कथानक की उत्कृष्टता, गीति-संवादों का नाटकीय निर्वाह, प्रभावान्त्रित, प्रतीक-योजना श्रादि पर विचार करते हुए यह एक श्रेष्ठ गीति-नाट्य में परिगणित होगा, इसमें सन्देह नहीं।

## समाजिक नाटक

हिन्दी के नाट्य साहित्य को ऐतिहासिक कथानकों ने हतना अधिक घेर लिया है कि दूसरी दिशाओं में जाने के लिए उसे जैसे न अवकाश है और न प्रयत्न की इच्छा। इस दिशा में जो कुछ प्रयास किए गए हैं उनमें जीवन की गहरी पकड़ का अभाव इस बात की सूचना देता है कि 'चलो इस ओर भी कुछ करते चलें' की प्रवृत्ति से परिचालित होकर नाटककारों ने कुछ लिख दिया है। सामाजिक समस्याओं के नाम पर नाटककारों ने या तो गांधी जी से प्रभावित सामाजिक-राजनीतिक विचार-घारा के स्थूल रूपों को अह्या किया है या किर पाश्चात्य शिज्ञा के प्रभावों से उत्पन्न प्रेम और विवाह की स्थूल समस्याओं को। सेठ गोविन्ददास यदि पहली कोटि में आते हैं तो प्रथ्वीनाथ शर्मा और अश्व दूसरी कोटि में। उदयश्व रूप नाटककारों ने उनसे मिलती-जुलती समाज की कतिपय और समस्याओं को अपने नाटकों का विषय बनाया है।

## सेठ गोविन्ददास

सेठ जी के ऋधिकांश नाटकों में उनका ऋपना ही व्यक्तित्व प्रतिफलित हुआ है। चाहे ऐतिहासिक नाटक हो, चाहे जीवनी-परक नाटक ऋथवा सामाजिक राजनीतिक नाटक—सर्वत्र उनके जीवन को जाना पहचाना जा सकता है। हाँ, सामाजिक नाटकों में उनका व्यक्तित्व और जीवन-दर्शन ऋावश्यकता से ऋधिक उभर ऋाया है ऋौर इसका परिमाण यह हुआ है इन नाटकों में बँधाव ऋा गया है। शारीबी या श्रमीरी' की मूमिका के प्रारम्भ में उन्होंने जो कुछ लिखा है उससे उनका जीवन-दर्शन साच्ट हो जाता है।... 'श्रम्कीका में मैंने जो कुँछ देखा श्रीर वहाँ के भारतीयों के संबंध में सुना था, उसके श्राधार पर इस नाटक का विचार उठा था श्रीर यह सिनापसेस तैयार हुश्रा था, परन्तु इसके सिवा रूस की 'निहिलस्ट' कथाश्रों का भी इस विचार श्रीर सिनापसेस पर प्रभाव था। रूस के इतिहास में निहिलस्ट लोगों का एक विशेष स्थान है। रूस की लाल कान्ति के पहले कुछ सम्पन्न व्यक्ति देश के लिए सर्वस्व का त्याग कर देश सेवा में लगे थे। इनका काफी बड़ा श्रीर मजबूत संगठन था।...इनमें से श्रिषकांश ने श्रपनी संपत्तियों को इसलिए छोड़ा था कि वे उनका उपार्जन श्रनुपयक्त मार्गों से हश्रा मानते थे।'

सेठ जी स्वयं वैभव संपन्न परिवार में पैदा हुए थे पर देश-सेवा के लिए उन्होंने ग्रपने वैभव-विलास को लात मार दिया। रूपी निहिलस्टों की भाँति श्रनुपयुक्त मार्गों से उपार्जित वैभव को छोड़ देना ही इन्होंने श्रेयस्कर माना। इसलिए उपर्युक्त नाटक के लिए बाहर से हो सकता है कि इनको प्रेरणा मिली हो, पर स्वयं इनका जीवन ही प्रेरणा के लिए काफी था। श्रपनी मनोवृत्ति के श्रनुक्ल इन्होंने गांधी-जीवन-दर्शन को श्रपना लिया। किंतु गांधी-जीवन-दर्शन को श्रपना लिया। किंतु गांधी-जीवन-दर्शन को श्रात्मसात् करने वाले इस देश में कितने लोग हैं ! श्रम्य लोगों की भाँति इन्होंने भी गांधी जी के व्यावहारिक श्रादशों को ही श्रपनाया। श्रदाः स्वाभाविक था कि ये जीवन की गहराई में उतने न पैठ सके। मोटी समस्याश्रों के स्थूल इल के श्रागे बढ़ाना इनके लिए संभव न था।

राजनीतिक दृष्टि से जहाँ ये गांधीवादी हैं वहाँ साद्दित्यक दृष्टि से द्विवेदी सुगीन सात्विकता के कायल। इनकी कृतियों में विवेचन-विश्लेषण की वही सफाई मिलेगी, वही प्योरिटन मर्यादा मिलेगी। नाटकों के शीर्षक प्रेमचन्द्र की प्रारंभिक कहानियों की याद दिलाते हैं—'सेवा-पथ', दुःखी क्यों ?', 'ग्रमीरी या गरीबी' ऋादि । जिस प्रकार 'बड़े घर की बेटी', 'पंच परमेश्वर' 'नमक हलाल' शीर्षक से उनके जीवन-मर्म का त्रानुमान किया जा सकता है उसी प्रकार सेठ जी के सामाजिक नाटकों के शीर्षकों से भी।

'सेवापथ' में गाँघीवाद का अनुगमन और त्याग सर्वश्रेष्ठ सेवापथ माना गया है। 'दुःख क्यों ?' का उत्तर है त्याग का अभाव। अंत में सुखदा द्वारा त्याग के कारण ही दुःख का शमन होता है। गरीबी या अमीरी में गरीबी का वरण ही अयस्कर सिद्ध किया गया है।

'गरीबी या अमीरी' का दूसरा नाम 'अम या उत्तराधिकार' इस नाटक के प्रतिपाद्य को और भी अच्छी तरह स्पष्ट कर देता है। दिश्वणी अफ्रीका के करोड़पति लक्ष्मीदास की नुत्री अपने पित के आदशों के अनुरूप अम को स्वीकार कर उत्तराधिकार को दुकरा देती है। यही इस नाटक का मूल स्वर है जो स्वयं सेठ जी की जीवन-वंशी से सुखरित है। इनके अन्य सामाजिक नाटकों की मूल रागिनी भी सेवा, त्याग, तपश्चर्या, सत्य, अहिंसा से अनुप्राणित है।

इनके पात्र किसी न किसी उच्च श्रादर्श को श्रपने जीवन का चरम धेय मानते हैं। देशमक्ति, श्रम में विश्वास, श्रीर सेवा-वत इनके श्रादशात्मक त्रिभुज की तीन रेखाएँ है—सेवा वत को इसकी श्राधार-रेखा कहा जा सकता है। इस तरह के इनके प्रत्येक नाटक में एक तो सच्चा सेवावती पात्र दिखाई पड़ता है श्रीर दूसरा इसकी श्राइ में यशोलिप्सा रूपी महत्वाकांचा की पूर्ति करने वाला पात्र। 'सेवा पथ' का दीनानाथ, 'दुःख क्यों' की सुखदा श्रीर 'गरीबी या श्रमीरी' की श्रचला सच्चे सेवावती पात्र हैं श्रीर उन्हीं नाटकों के श्री निवास यशपाल श्रीर विद्या मूचण सेवा श्रीर स्वाभिमान की श्रोट में श्रमनी महत्वाकांचा की तृप्ति करने वाले चिरत्र। 'गरीबी या श्रमीरी' की श्रचला कहती है—'जिस सोने चाँदो पर गरीबों के श्राँसुश्रों का

जंग श्रीर जवाहरात पर उनके खून के दाग हों वे उसे क्यों छुवें ? इस बार ... हुए बार इस अमीरी का सदा के लिए त्याग कर गरीबी का आलिंगन कलँगी। इस ... इस दफा, इस उत्तराधिकार को हमेशा के लिए छोड़, अम को गले लगाऊँगी।... विभा बहन, हर नयी पीढ़ी के लिए किसी न किसी चमकते हुए आदर्श की जलरत है और उसे देखे बिना उस ओर बढ़े बिना सुख नहीं मिलता!' अचला अपने जीवन को इन्हीं आदशों के अनुलप ढाल लेती है। महत्वा-कांची पात्रों का नकाब उलट देने पर उनकी सूरत सर्वत्र पहचान ली जाती है। इनके इन आदर्शवादी पात्रों में गहरा दन्द्र—भौतिक या आध्यात्मिक—नहीं आ पाया है। कदाचित इसका मुख्य कारण यह है कि सेठ जी के जीवन में भी दन्द और संघर्ष की सघनता प्रवेश नहीं पा सकी है।

सेठ जी के पात्रों के नामकरण के मूल में भी उनका आदर्श माँकता रहता है। दीनानाथ और गरीबदास नाम से ही उनके चित्रों के आदर्शात्मक श्रंश बहुत कुछ स्पष्ट हो जाते हैं। शायद ये 'यथानामो तथा गुणः' के हिमायती हैं, अन्यथा यशपाल यशलोलुप, श्री निवास संमान और प्रतिष्ठा का अभिलाधी, विद्या भूषण आत्मा-भिमानी, सुखदा सुखदात्री, अचला आदशों के प्रति अविचल निष्ठा-वान न बन पाती।

इनके सामाजिक-राजनीतिक नाटकों का अन्त प्रायः करण वातावरण में होता है, लेकिन यह करणा उतनी तीखी नहीं है जो जी को कचीट ले। सेठ जी का जो जीवन-दर्शन उनके नाटकों में अप्रीम्वयक्त हुआ है उसके लिए वैसा करना आवश्यक भी नहीं था। यह करणा जीवन के किसी न किसी उदात्त आदर्श से अनुप्राणित है। ऐसी स्थित में पाठकों के सम्मुख वैयक्तिक करणाजनक वाता-वरण की पृष्ठभूमि पर जो मंगलमय आदर्श प्रतिष्ठित हुआ है वह प्रमुख हो उठता है। अपने जीवन में अनेक संघर्षों के देखने के बाद भी उन्हें जो सुख-शांति मिली है वही उनके नाटकों के श्रंत में भी प्रतिध्वनित हुई है। 'गरीबी या श्रमीरी' में उपसंहार का कार्य सुख-संतोष उत्पन्न करना ही है, श्रन्यथा टेकनीक की हिण्ट से नाटक पहले ही समाप्त हो जाता है।

## पृथ्वीनाथ शर्मा और अश्क

पृथ्वीनाथ शर्मा और अश्क दोनों मध्यवर्गीय कलाकार हैं।
आधुनिक शिचा के परिणाम स्वरूप मध्यवर्ग के विचारों में, उनकी
रहन-सहन में पर्याप्त उलट-फेर हुआ है—विशेष रूप से प्रेम और
विवाह के सम्बन्ध में। श्राधुनिक शिच्ति युवक-युवितयों के जीवन
में प्रेम और विवाह सम्बन्धी अनेक प्रकार की रोमांटिक घारणाएँ
घर कर गई हैं और वे वस्तु स्थितियों को नजम्ब्यन्दाज कर कल्पना
की रंगीन वस्तियाँ बसाने लगे हैं। पर वास्तविक जीवन की कटोरताओं से टकरा कर उनके हवाई महल और काल्पनिक बस्तियाँ
चकनाचूर हो जाती हैं। वास्तविक और रोमांस का यह विरोध ही
इनकी रचनाओं का मेरदंड है।

पृथ्वीनाथ शर्मा के 'दुविधा' नाटक को ही लीजिए। इसमें 'उच्च-शिद्धा प्राप्त एक युवती के प्रेम और विवाह की समस्या है। इसकी नायिका सुधा का प्रेम भावुकता पूर्ण है, स्वप्न की रंगीन किर्सों से बुना हुआ। उसका भावुक मन उत्तेजना की राह खोजता रहा है, आकाश के रूपहले तारों के पीछे भागता रहा है। इससे ऊब कर वह एकरस वैवाहिक जीवन से सममौता करने का निश्चय करती है। पर अंत में उसकी जिन्दगी 'न खुदा ही मिला न वस्ले सनम' को चरितार्थ कर दूट जाती है अथवा 'दुविधा में दोऊ गए माया मिली न राम' का जीवंत प्रकीत बन कर रह जाती है।

इसके कथानक में भी प्रेम का वही लोकप्रिय त्रिकोख है—दो पुरुष श्रीर एक नारी। ये सभी पात्र उच्च शिक्षा प्राप्त हैं—लंदन

रिटर्नं है। केशव बैरिस्टर है श्रौर विनय बेकार युवक—दोनों सुधा के प्रेमी हैं। प्रर केशव नारी की भावुकता को कुरेद कर उसे वर-गलाने में परम श्राधुनिक है श्रौर विनय निराशाजन्य उद्विसता से श्रोत-प्रोत श्रात्माभिमानी प्रेमी।

श्रश्क के 'स्वर्ग की मलक' में विवाह-सम्बन्धी रोमांटिक धारणा पर व्यंग्य है। पर श्रश्क का ब्यंग्य शर्मा जी के व्यंग्य की श्रोचे स्थित व्यापक श्रीर गहरा है। कम से कम नाटककार ने इस दिशा में प्रयास श्रवश्य किया है जिससे उसमें गहराई श्रीर व्याप्त का समावेश हो सके। यद्यपि 'दुविधा' में सुधा का देध विशेष परिस्थितियों के कारण बना रहता है फिर भी पाठक स्वयं किसी दुविधा में नहीं रहता। उनके सामने रोमांटिक प्रेम का खोखलापन स्वष्ट है जाता है। पर विवाह के चित्र की घुँघली लकीर, उसकी स्वष्ट रूपरेखा प्रस्तुत नहीं कर पातीं। श्रश्क ने 'स्वर्ग की मलक' में कुछ ऐसी नाटकीय परिस्थितियाँ पैदा की हैं जो तथा-किथत उच्च शिक्षा प्राप्त कुमारियों के विवाह करने की ललक पर तीन श्राधात करती हैं। 'स्वर्ग की मलक' को दुविधा का श्रगला कदम कहा जा सकता है। 'दुविधा' में जहाँ रोमांटिक प्रेम पर प्रहार किया जाता है वहाँ 'स्वर्ग की मलक' में रोमांटिक प्रेम पर प्रहार किया जाता है वहाँ 'स्वर्ग की मलक' में रोमांटिक प्रेम पर प्रहार विवाह के खोखलेपन पर।

उच्च शिक्षा प्राप्त खियों से विवाह करने के मूल में जो मनोहित काम कर रही है वह या तो आधिक है या फिर रोमान्टिक, जिसमें बाह्म-प्रदर्शन और साज-सज्जा का प्राधान्य है। 'स्वर्ग को कलक' के रघुनन्दन को धर्मपत्नी के रूप में दरजिन, रसोइया या गुड़िया नहीं चाहिए। उसे उच्च शिक्षा प्राप्त पत्नी चाहिए क्योंकि समाज में उसका दर्जा ऊँचा हो गया है, क्योंकि अशोक की पत्नी बी० ए॰ है, राजेन्द्र की एम॰ ए०, सत्य की एम० बी० बी० एस०। पर रघु का यह सपना अशोक के घर जाकर जड़खड़ा जाता है, राजेन्द्र के घर भूमि चूचने लगता है और कंसर्ट पार्टी का आयोजन येखकर दूर जाता है। ज्यों ही उसके अम का पर्दाफाश होता है वह मामूली पढ़ी-लिखी रह्या को अपनाने में ही अपना और अपने घर का कल्याण देखता है।

इस नाटक के सारे के सारे पात्र मध्यवर्ग के हैं जो अपर-अपर से भरे रहने पर भी कितने रीते हैं! श्रशोक श्रीर राजेन्द्र तो मध्य-वर्गीय बाबुश्रों का जीवंत कैरिकेचर हैं। श्रशोक श्रपने घर की प्रतिष्ठा बचाने के लिए भूठमूठ श्रपनी ग्रेजुएट पत्नी को बीमार बना देता है श्रीर श्रपने श्रामंत्रित श्रतिथि रघु को तंदूर के परोठे पर टरका देता है। पर कंचर्ट में श्रीमान श्रीर श्रीमती श्रशोक दोनों का सम्मिलित होना तथा संयोग से रघु का इन्हें देख लेना—उनकी मध्यवर्गीय घरेलू प्रतिष्ठा पर श्रत्यन्त चुभता हुश्रा व्यंग्य है। राष्ट्रेष्ट्र को व्यक्तित्व नहीं मिल पाया है पर उसे मिल नहीं सकता था। रघु के यह कहने पर कि तम दुर्बल हो राजेन्द्र जो उत्तर देता है वह सत्य के श्रत्यन्त निकट है। 'तम इसे दुर्बलता कहते हो, में इसे दूरदर्शिता समकता हूँ। पत्थर को समक्ताश्रों तो सिर दर्द लो, उससे टकराश्रों तो माथा भोड़ो।' कितृत्री विवशता भरी खीक है। वैसी परिस्थित में उस मयानक कुरडली-चक्र से छूट पाना सहज नहीं है।

'दुनिधा' श्रीर 'स्वर्ण की क्तलक', दोनों की टेकनीय सुलकी हुई श्रीर साफ है। कथाएँ इकहरी, संवाद संदित पर प्रभावशाली, कथानक गतिशील श्रीर चरित्र की रेखाएँ स्पष्ट श्रीर उमरी हुई हैं। पर कई दृष्टियों से श्रश्क का नाटक पृथ्वीनाथ शर्मा के नाटक से भिन्न हो जाता है। श्रश्क नाटकीय स्थितियों (ड्रामैटिक सिचुएशनस्) के निर्माण में श्रत्यन्त कुशल है जिससे उनके नाटकों में सजीवता श्रीर श्रामिनेयता श्रपने श्राप श्रा जाती है। 'कंसर्ट' में रह श्रीर श्रशोक-दम्पति का मिलन एक ऐसी ही स्थिति है। फिर दुःवधा की कथावस्तु उस विकसनशील पद्मति पर चलती है जो नाटकीय श्रादि, मध्य श्रीर को श्रंत को सीधी रेखा में मिला देती है। 'स्वर्ग की फलक' की कथावस्तु में कथा की घात-प्रतिवातात्मक परिपाटी ग्रहीत हुई है जो श्रपने श्रापे में श्रपेचाकृत श्रधिक नाटकीय है। श्रंत में भाई साइब के कथन ने नाटक को स्थूल परिस्नाति से बचाकर उसमें नया श्राकर्षण पैदा कर दिया है।

'छठाँ बेटा' अश्क का दूसरा सामाजिक ब्यंग्य. है। इनमें एक आरे तो सफेदपोश स्वार्थी मध्यवर्ग की नई पीढ़ी पर व्यंग्य है तो दूसरी ओर पुरानी पीढ़ी की छलनामयी आशा का निर्मम चित्रण। अवकाश प्राप्त वसंतलाल को उसके पाँच पुत्र—उच्च शिक्षा प्राप्त पुत्र—अपने पास नहीं रखना चाहते। ऐसी स्थिति में उसकी आशा खोए हुए छठे पुत्र पर जा टिकती है। लेकिन क्या पता कि छठा पुत्र भी अपने भाइयों से भिन्न होता! स्वप्न में वसंतलाल को तीन लाख की लाटरी मिलन पर उनके पुत्रों का जो रंग बदलता है वह उनके वास्तिवक रूप का बुरी तरह उद्घाटन करता है।

पर स्वप्न में वसंतलाल के पुत्रों के बदले हुए रूप-रंग को जिस ढंग से चित्रित किया गया है वह बड़ा ही स्थूल हो गया है। देव का यह कथन कि परमात्मा की सौगंध, सौ रुपए के लिए तो ब्रादमी सौ जूते ला सकता है श्रयवा यह कि 'चालीस रुपया मासिक के हिसाब से मात्र ४२० रुपया ''फिर यदि १०० जूते लाने के बदले सौ रुपया मिल जाय तो क्या बुरा है' जी० पी० श्रीवास्तव की याद दिलाता है। कैलाश का खड़ी चोटो के सम्बन्ध में जा तर्क है वह भी उसी प्रकार सस्ते मनोरंजन का विषय है। कहना न होगा कि इस नाटक में हास्य का सजन सतह से ऊपर नहीं उठ पाया है। इसिलए इस व्यंग्य में वह तीलापन नहीं है जो जी को तिलमिला देता है, इसमें वह पैनापन नहीं है, वह धार नहीं है जो सड़े-गले फोड़ों को जड़ से साफ कर दे।

इस प्रकार के इल्के इस्य की सृष्टि को सममने के लिए आव-

रयक है कि लेखक की तत्कालीन मानसिक स्थित स्पृष्ट कर ली जाय। भूमिका में उसने स्वयं लिखा है कि उस समय वह अनेक प्रकार की मानसिक परीशानियों से गुजर रहा था। इन मानसिक परीशानियों से गुजर रहा था। इन मानसिक परीशानियों को दूर करने के लिए 'छठाँ बेटा' को जन्म दिया गया। प्राणिशास्त्रीय तथा मनोवैज्ञानिक दोनों दृष्टियों से विचार करने पर गर्भस्थ बालक को खष्टा की शारीरिक और मानसिक व्याधियों से आकानत होना अनिवार्य-सा होता है। स्वस्थ व्यग्य-विनोद के लिए स्वस्थ मस्तिष्क का होना प्राथमिक आवश्यकता है। मानसिक परेशानियाँ जितनी उलक्षन पूर्ण होंगी उसे दूर करने के लिए व्यंग्य और विनोद भी उतना ही हल्का होगा। 'स्वर्ग की क्तकक' लिखते समय कदाचित लेखक इस तरह की मानसिक परेशानियों में उलक्षा हुआ नहीं था। यही कारण है कि उसका व्यंग्य अपेक्षांकृत अधिक संयमपूर्ण और तीखा हो सका है।

टेकनीक की दृष्टि से यह स्वप्त-नाटक कहा जा सकता है, क्योंकि इसका मुख्य भाग स्वप्त में ही घटित होता है। स्वप्त के धुंध पड़ने पर छाया-प्रतिमाओं के सुजन का फिल्मी प्रयोग नाटकीय शिल्प की दृष्टि से नवीन और श्लाध्य है। उदयशंकर भट्ट

मह जी के सामाजिक नाटकों में 'क्रांतिकारी' और 'नया समाज' मुख्य हैं। 'क्रांतिकारी' में सामान्य गांधीवादी आदोलनों के बीच-बीच उठनेवाले क्रांतिकारी आदोलनों को चित्रित किया गया है। भारतीय स्वतंत्रता संश्राम में इनके महत्त्व को अस्वीकार करना तथ्य को मुठलाना है। गांधीवादी आन्दोलनों को लेकर चलने वाले विषयों को छोड़कर इस नए विषय को कथावस्तु के रूप में प्रहण करना भट्ट जी की दृष्टि से नएपन का बोतक है।

क्रांतिकारी जीवन की साहिसकता, श्रद्भुत देशभक्ति, श्रपूर्व त्याग-निष्ठा, रोमांचकारी श्रनुशासन-प्रियता श्रादि का चित्रण बहुत ही प्रभावशाली ढंग से किया गया है। पर क्रांतिकारी आदिशेलन का जो आदर्श-स्वरूप इस नाटक में प्रस्तुत किया हुआ है वह मानवीय संवेदना से बहुते कुछ रिक्त है।

दिवाकर सच्चे क्रांतिकारी का प्रतीक है। उसकी अव्याहत चारित्रिक हत्ता, दलगत अनुशासन के नाम पर निर्मम विलदान की अडिंग आकांचा क्रांतिकारी आदोलन का जीवंत चित्र उपस्थित करती है फिर भी वह जरूरत से ज्यादा बाचाल हो गया है। क्रांतिकारी का संयम और गोपन उसमें प्राय: नहीं दिखाई पड़ता। पर पुलिस द्वारा उसके परिवार को जिस नारकीय यंत्रणा में मुलसना पड़ा उसमें उसका चरित्र तमें हुए सोने की भाँति और भी खरा हो जाता है। मनोहर सिंह का अन्तर्द्धन्द्व मनोवैज्ञानिक हिंद से युक्तियुक्त बन पड़ा है। लेकिन वीणा को जो अतिशय भावकता पूर्ण 'रोल' अदा करना पड़ा है वह स्वाभाविक नहीं कहा जा सकता। लगता है एक पूर्व निश्चित योजना को पूर्ण करने के लिए उसे एक निश्चित साँचे में ढाल दिया गया है।

'क्रांतिकारी' के संवादों में काफी जान है—विशेष रूप से दिवा-कर के। पर दिवाकर के संवादों की बौद्धिकता, वक्रता, व्यंग्य, वैदग्ध्य एक श्रोर नाटक को प्राण्वान बनाते हैं तो दूसरी श्रोर उसके क्रांतिकारी चरित्र को कमजोर। पर सब मिलाकर संवाद काफी श्रब्धे बन पड़े हैं। रंगमंच पर इसे सफलता पूर्वक उतारा जा सकता है।

'नया समाज' में यद्यपि श्रंत में नए समाज के निर्माण का संकेत मिलता है फिर भी इसकी मुख्य समस्या प्रेम, विवाह श्रीर रोमांस की समस्या ही है। मद्द जी ने नाटक की भूमिका में लिखा है कि '''पर बात केवल यही नहीं है कि यह नाटक जमींदारी प्रथा के उन्मूलन पर है; इसमें श्रीर भी है। ''' सच प्छिए तो इसमें श्रीर श्रिषक है श्रीर जमींदारी प्रथा के उन्मूलन पर कम। जमींदारी प्रथा के उन्मूलन के कारण जमींदारों की श्रार्थिक स्थित में जो परिवर्तन हुशा है श्रीर उसके फलस्वरूप उनकी रहन-सहन, विचार, धारणा श्रीर सामाजिक संबंधों को जो प्रवल धक्का लगा है वह नाटक की विषय-वस्तु के श्रन्तर्गत प्राय: नहीं श्रा सका है। इसलिए 'नया र्समाज' का कोई साफ नक्शा सामने नहीं उमर पाता। चंदू-रीटा के रोमांस श्रीर कामना की यौन विकृतियों (Sexual Perversion) में श्रिषिक उलक्क जाने के कारण नए समाज की गहराई में उतरने के लिए नाटककार को श्रवकाश नहीं मिल पाया है।

#### अन्य नाटककार

श्रन्य सामाजिक नाटकों में गोविन्द वल्लम पंत के 'श्रंगूर की बेटी', वृन्दावनलाल वर्मा के 'खिलौने की खोज', 'लो भाई पंचो लो' 'पीले हाथ' श्रादि भगवती चरण वर्मा के 'श्रोर रुपया तुम्हें खा गया' श्रीर लक्ष्मी नारायण लाल के 'श्रंघा कुँशा' की उल्लेख किया जा सकता है।

'श्रंगरू की बेटी' में मद्यपान का दोष दिखलाया गया है। इस नाटक में समाज की जो स्थूल समस्या उठाई गई है उसमें जीवन की गहराई को खोजना न्यर्थ है। वृन्दावनलाल वर्मा के 'खिलौने की खोज' में श्रामीण क्तगड़े, भूत प्रेत की जो समस्याएँ उठाई गई हैं वे श्रात्यंतिक रूप से स्थूल श्रौर सतही हैं। 'लो भाई पंचो लो' श्रौर 'पीले हाथ' इसीलिए नाटक हैं कि वे नाटक के रूप में लिखे गए हैं।

भगवतीचरण वर्मा के नाटक 'रुपया तुम्हें खा गया' में रुपए की उपासना पर व्यंग्य किया गया है। उनका कहना है— 'आज का हर एक व्यक्ति रुपए को महत्त्व देता है। रुपए की शक्ति सुख-सुविधा को खरीद सकती है— ऐसा लोगों का ख्याल है। और एक बार जब रुपए की शक्ति को स्वीकार कर लिया गया तब मानव उस रुपए का दास बन जाता है। आज के समाज में अधिकांश लोग इस रुपए की शक्ति के उपासक हैं और यही गलत मान्यता समाज के कल्याणकारी

विकास बाधक है।' मानिकचन्द तथा उसके परिवार के समस्त सदस्य रूपए के व्यामोह में इस बुरी तरह जकड़ गए हैं कि उसके बाहर उनकी गति नहीं है। इनकी मनोवैज्ञानिक स्थित के चित्रण में लेखक ने काफी सूफ-बूफ से काम लिया है। मानिकचन्द बड़ा ही जीवंत पात्र है।

सच पूछिर तो इस नाटकं में दो विरोधी मनोवृत्तियों को चित्रित करने का प्रयास किया गया है। मानिकचन्द तथा उसके परिवार के अन्य सदस्य असंतोष, हृदयहीनता और घोर भौतिकता के प्रतीक है तो डाक्टर और किशोरी लाल कर्त्तन्य, प्रेम और भावना के प्रतीक। पिछले पात्रों को लेखक ने उन मान्यताओं का प्रतीक कहा है जो सत्य और शाश्वत हैं। पर डाक्टर और किशोरीलाल को आदर्शवादी बनाने के कारण नाटक यथार्थ से थोड़ा दूर पड़ जाता है। समाज में ऐसे कितने लोग हैं? किर इस प्रकार के आदर्श पात्रों के निर्माण से नाटक की प्रभावान्वित में बहुत कुछ कमी आ जाती है। मानिक-चन्द के आगे डाक्टर और किशारी लाल पादरी के उपदेश के समान रसहीन और व्यक्तित्व शून्य लगने लगते हैं।

मानिकचन्द की चोरी का दृश्य बीच में डालकर लेखक ने नाटकीय कौशल जरूर दिखलाया है जो नाटक की ऋमिनेयता को प्रभावपूर्ण बनाने में उचित योग देता है।

#### परिशिष्ट १

## हिंदी-एकांकी

हिन्दी-साहित्य के इतिहास में नाटकों की चर्चा करते हुए आचार्य रामचन्द्र शुक्ल ने एकांकी नाटकों के संबंध में लिखा है—'दो एक व्यक्ति अंग्रेजी में एक अंक वाले आधुनिक नाटक देख उन्हीं के ढंग के दो एक एकांकी नाटक लिखकर उन्हें विलक्कल नई चीज कहते हुए सामने लाए। ऐसे लोगों को जान रखना चाहिए कि एक अंक वाले कई उपरूपक हमारे अर्मू बहुत पहले से माने गए हैं।' फिर तो शुक्ल जो की इस स्कि का माध्य करते हुए लोगों ने अपने तकीं का ताना-माना यहाँ तक फैलाया कि हिन्दी-एकांकी की एक लम्बी-चींडी परम्परा ही खड़ी कर दी।

इनके तकों को पुष्ट करने के लिए 'साहित्य-दर्पण्' में एक श्रंक वाले कई नाटकों के उदाहरण् भी मिल गए। विश्वनाथ ने दस रूपकों में से माण, व्यायोग, ईहामृग, श्रंक श्रीर प्रदस्त को एक श्रंक का ही माना है। इसी प्रकार उपरूपकों में गोष्ठी, नाट्यरासक, काव्य, पेंखण, रासक, श्रीगदित, विलासिका, हल्लीरा श्रीर माणिका, भी एक श्रंक के हैं। मारतेंदु हरिश्चन्द्र ने इन एक श्रंक वाले रूपकों में से माण, नाट्यरासक, प्रहस्त श्रादि की रचना भी की है। इन नाटकों में दृश्य के स्थान पर श्रंक लिख दिया गया है। यदि श्रंकों के स्थान पर दृश्य लिख दिया जाय तो इनका बाह्य ढाँचा बहुत कुछ एकांकी-सा हो जाय। भारतेन्द्र के ढरें पर राधाचरण गोस्वामी, बालकृष्ण भट्ट, प्रतापनारायण मिश्र श्रादि ने भी एकांकियों की रचना की। तो क्या इनको आज के एकांकी का पूर्व रूप मान लिया जाय ? आज के एकांकी को उसकी परंपरा का अगला कदम स्वीकार कर लिया जाय ? पूर्व मह-मुक्त होने पर उन का उत्तर नकारात्मक होगा। आधुनिक एकांकी के पीछे, पुरातन तथा कथित एकांकियों की कोई प्रेरणा नहीं है। उन एकांकियों में आधुनिक एकांकी का रंग-निर्देश किया-चिप्रता, गतिशीलता, संकलन-त्रय, संवादों की जुस्ती, उद्देश्य, सांकेतिकता—सब कुछ का अभाव है। संस्कृत-नाटको की सारी कलास्थूलता से बोम्मिल भारतेन्द्र युगीन कथित एकांकियों के विकास का एक जाना सबैधा स्वामाधिक था। मनोवैज्ञानिक संवर्षों के अभाव तथा यथार्थ हीनता के दुवेल पंखों पर आगे उड़ चलने की शक्ति उनमें नहीं थी।

भारतेन्द्र-युग के अनतर जब लोगों का मन नाटक लिखने में न रमा तो एकांकी नेटकों की कौन चिंता करता ? हाँ, बँगला, अंग्रेजी और संस्कृत नाटकों के अनुवाद खूब हुए। भारतेन्द्र-युग में अंग्रेजी का प्रभाव बंगला के माध्यम से पड़ा। एकांकी का चलन तो तब हुआ जब शिह्यित मध्यवर्ग ने अंग्रेजी से सीधे संपर्क स्थापित कर लिया। सच पूछिए तो यह आधुनिक युग का पौदा है जो आधुनिक युग की मिट्टी और वातावरण के खाद-पानी लेकर पुष्ट हो रहा है।

## अंग्रेजी एकांकी का आरंभ

श्रंग्रेजी में भी एकांकी का प्रचलन बहुत बाद में हुआ; उसके प्रचलन का तो बड़ा रोचक श्रौर विचित्र इतिहास है। पाँच-छः दशक पूर्व लन्दन के रंगमंच के श्रीधकारी प्रेचायह में पहले ही पहुँच जाने वाले सामाजिकों के मनोरंजनार्थ एक छोटे मोटे नाटक का श्रायोजन कर दिया करते थे। इस श्रायोजन का मुख्य प्रयोजन था वास्तविक नाटक के श्रारंभ होने के समय तक श्रागत सामाजिकों को श्रदकाए रखना श्रौर देर करके श्राने वालों की प्रतीद्धा करना।

इस प्रकार के नाटक को पट-उत्थानक (करटेन रेजर) कहा जाता था। अवदूबर १६ • ३ में लंदन के प्रसिद्ध थिएटर 'वेस्ट-एएड' में जो घटना घटी वह नाटक के प्रबंधकों को विकल करने वाली सिद्ध हुई। उस समय उन्लू० जन्म की कहानी 'दी मंकीज पाँ' का रंगमंचीय रूपान्तर, जो लुई पार्कर द्वारा प्रस्तुत किया गया था, पट-उत्थानक (करटेन रेजर) के रूप में खेला गया। इसका इतना अधिक प्रभाव पड़ा कि मूल नाटक को बिना देखे हुए ही बहुत से लोग चले गए। इसके फलस्वरूप प्रवंधकों ने पट-उत्थानकां का खेलना बन्द कर दिया।

पट-उत्थानक का व्यावसायिक रंगमंच से विह्ब्कृत होने का परिणाम श्रव्हा ही हुआ। वह एक नूतन नाटकीय विन्यास में पुन: 'लोगों के सम्मुख श्राया। शहर से निष्कासित होकर इसर्ने गाँवों को श्रपना श्रद्धा बनाया। व्यावसायिक मंच की कृतिमता श्रीर पिटी हुई परंपराश्रों से मुक्त होकर उसमें विषय-वस्तु की व्यापकता, कल्पना की रंगीनी श्रीर बोद्धिक तेजस्विता सिनिविष्ट हो गई। वहाँ पर तो श्रव कदाचित् ही कोई गाँव हो जहाँ पर नाट्य मंडलियाँ न हो। पहले की एमेचर नाट्य मंडलियाँ लंदन में श्राभनीति किसी नाटक की नकल करती थीं, पर नए नाटको ने एक ऐसे वातावरण का निर्माण किया कि लोगों ने इस श्रान्दोलन का श्रपूर्व स्वागत किया श्रीर श्रंग्रेजी-साहित्य में एकांकी नाटकों ने श्रपना महत्वपूर्ण स्थान बना लिया।

## हिन्दी-एकांकी

श्रंग्रेजी एकांकी नाटकों के श्रादि स्रोत का पता लग जाने पर इस इस निष्कर्ष पर पहुँचते हैं कि एकांकी बड़े नाटकों का श्रंग कसी भी न रहा। यह स्वतंत्र रूप से जन्मा श्रीर कालान्तर में इसने श्रपनी टेकनीक भी बना ली। हिंदी में एकांकी नाटकों का श्राविर्माव श्रपेचाकृत विलंब से हुआ। ऐसा होना स्वामाविक भी था। जब हिदी-गद्म का विकास ही बहुत बाद में हुआ तब उसके विविध रूपों की सिष्टि विलग्न से होती हो। डॉ॰ नगेन्द्र ने प्रसाद के 'एक घूँट' को हिंदी का प्रथम एकांकी माना ह। यद्यपि अपने नाटकों के टेकनींक में प्रसाद ने पूर्वी और पश्चिमी हिंदियों के समन्वय की ओर ध्यान दिया है तथापि 'एक चूँट' आधुनिक अर्थ में एकांकी नहीं कहा जा सकता। संवाद, किया, गत्वरता आदि की हिंदियों से 'एक चूँट' का पल्ला पुरानी परिपाटा से अभी छूट नहीं पाया है। फिर भी शास्त्राय विधानों की हुबहू नकल न करने के कारण प्रसाद की खुलो हिंदि ने नव्यतर आदशों और नवीन टेकनींक की उपेक्षा नहीं की है। अतएव, हिन्दी-एकांकी का विकास-अम निधारित करने के लिए 'एक घूँट' को प्रथम हिन्दी-एकांकी मान लेना असंगत न होगा।

सुवनेश्वर प्रसाद

सन् १६३५ में सुर्वेनश्वर प्रवाद के 'कारवाँ' का प्रकाशन हिन्दीएकांकी के चेत्र में नया प्रयोग था। 'कारवाँ' में संग्रहीत नाटकां की
विषय-वस्तु श्रोर शैलां दोनां पर पाश्चात्य विचार-धारा की स्पष्ट छाप
है। जैसा प्रायः कहा जाता है कि वे शा श्रोर इंग्सन से प्रभावित हैं
पर गहराई में बैठन पर लगता है कि उन्होंने शा श्रोर डी॰ एच॰
लारेन्स को बुरी तरह संमिश्रित (confused) कर दिया है। इसका
परिणाम यह हुश्रा है कि एक के प्रति भी ईमानदारा नहीं बरती जा
सकी। उनक एकांकियों में न शा के सोदेश्य व्यंग्य मिलेंगे न लारेंस
के शरीरा प्रेम की विसुद्धा। उनके प्रत्येक एकांकी में एक श्रजीव
नैराश्य (frustration), मायुद्धी श्रोर लाचारी है। इनके प्रति
लेखक की जो श्राकोशपूर्ण प्रतिक्रिया हुई है उसमें द्योम, खीम,
नोच-खसोट श्रिषक दिखाई पड़ती है। यह द्योम कुछ इतनी गहराई
से उत्पन्न होता है कि उसकी श्रावेगमयता उसके हिन्दकोण को
श्रसंतुलित बना देती है श्रीर जीवन के प्रति थह श्रितशय निषेधात्मक
हो उठता है।

इस क्षोभ का परिणाम यह हुआ कि किसी समस्या या मर्भ के उद्घाटन में एक तीखापन आ गया है और यह तीखापन इनके नाटकों की विशेषता है। लेकिन इससे एक ओर जहाँ एकांकियों में प्रभावोत्पादकता की अभिवृद्धि हुई है वहाँ दूसरी ओर सतुलन बिगड़ गया है। संतुलन के बिगड़ जाने का एक और भी कारण है। वह पाश्चात्य मूल्यों के प्रति इतना अधिक मोहग्रस्त हो गया है कि पूर्वीय विचारणाओं से समसौता कर सकना उसके लिए दूर की वस्तु हो गई है।

भुवनेश्वर की टेकनीक की शक्ति के संबंध में दो मत नहीं हैं। वस्तु-विन्यास स्पष्ट, गतिशील और चरम सीमा पर जाकर समास हो जाने वाला है। भाषा की व्यंजकता, उपमाओं की नवीनता, सूक्ष्म रंग-संकेत आदि में भी वे बेजोड़ हैं।

डॉ॰ रामकुमार वर्मा

डाँ० वर्मा हिंदी-एकांकी के जनमदाताश्रो में से हैं। ये श्रादर्शवादी कलाकार हैं किन्तु इनकी श्रादर्शवादिता का मूलाधार है वास्तविकता। जीवन की वास्तविकताश्रों को कल्पना के सहारे वे श्रादर्शवादी मोइ दे देते हैं। यथार्थवाद के नाम पर गंदे, कुल्सित श्रीर वासनात्मक चित्र श्राँकना उन्हें वाँछनीय नहीं है। यह श्रादर्शीन्मुखता इनके एकांकियों में प्रारंभ से ही मिलती है।

इन्होंने मुख्य रूप से दो प्रकार के नाटक लिखे हैं—एक में रूप-यौवन और प्रम के प्रश्न उठाए गए हैं और दूखरे में, जो ऐतिहासिक हैं, उदात्त आदशों की स्थापना की गई है। पहले प्रकार के नाटकों को भी दो कोटियों में बाँट सकते हैं—पति-पत्नी की प्रेमपरक समस्याओं का चित्र उपस्थित करने वाले एकांकी और परिवार के बाहर उत्पन्न प्रेम या सेक्स से संबद्ध एकांकी।

पति-पत्नी के बीच उठने वाले संघर्षों को चित्रित करते हुए उन्होंने पत्नी को सर्वथा भारतीय आदशों से अनुप्राणित सिद्ध किया है।

'एक्ट्रेस' की प्रभातकुमारी उच्छुङ्खल पति द्वारा उपेक्षित हो जाने पर एक्ट्रेस के रूप में भी उसके प्रति श्रादर-श्रदा का भाव बनाए रखती है ब्रौर ब्रब भी अपने को पति की ही पत्नी सममती है। 'परीद्धा' की श्रल्पवयस्का पत्नी काफी श्रधिक उम्र वाले पति के प्रति सहज प्रेम और भक्ति करती हुई दीख पड़ती है। '१८ जुलाई की शाम' की शिच्चित उपा एक रंगीन व्यक्ति के जाल में फँसते-फँसते रह जाती है क्योंकि उसे ठीक समय पर श्रपने पति के गौरव का बोध हो जाता है। 'रेशमी टाई' की लखिता भी अपने उचक्के पति की सम्मान-रत्ता करती है। लेकिन त्रादर्शवाद का परिगाम यह हत्रा है कि कथा को एक सुनिश्चित योजना का अनुवर्ती होना पड़ा है। इसलिए कथा की अपेबित स्वच्छन्दता मारी जाती है। '१८ जुलाई की शाम' एकीकी लीजिए। उषा जैसी भाइक और यौवनोनमाद से प्रस्त लड़की की पति की मेहेचा सुनकर परिवर्तित हो जाना सहज तो नहीं ही कहा जा सकता। उथा का आशोक के साथ देहरादून जाने से इनकार कर देने के बाद भी कथा का जो विकास किया गया है वह श्रादर्श की सीमा का श्रातिक्रमण कर देता है। पारिवारिक विषय वस्त के बाहर भी जहाँ उन्होंने नारी को केन्द्र में रखा है वहाँ पुरुष को उसका रचक माना गया है। उदाहरण के लिए 'रजनी की रात' का उल्लेख किया जा सकता है।

इन् एकांकियों की अपेद्धा उनके ऐतिहासिक नाटक अधिक सफल माने जायेंगे। यद्यपि इन एकांकियों में भी त्याग, उदारता, दया, इमा आदि उदात्त भारतीय आदश्वों को सम्मुख रखा गया है किर भी ऐतिहासिक १०ठ-भूमि में वे बहुत कुछ स्वाभाविक प्रतीत होते हैं। शिवाजी की चारित्रिक हद्दा, समुद्रगुप्त की ज्ञा-तितिज्ञा, औरंगजेब का पश्चाताप एक आदर्श को ही प्रस्तुत करते हैं।

त्रादर्शवाद के प्रति ग्रत्यधिक मोह के कारण डा॰ वर्मा मध्य-कालीन वातावरण के बाहर नहीं मांक एके हैं। उनकी नारियाँ श्राज के जमाने में भी श्रितिशय मायुक (सेंटोमेंटल) हैं। नई शिज्ञा श्रीर व्यक्तिवाद की पुकार का जैसे उनका कोई संपर्क ही नहीं हो पाया है। नई शिज्ञा के प्रभाव को उन्होंने बहुत स्थूल श्रियं (फैशन परस्ती) से लिया है। इसलिए मध्यवर्गीय शिज्ञित महिलाश्रों को पात्र के रूप में ग्रहण करके भी वे उनकी नवीन समस्याश्रों से प्रायः श्र खूते से रहे हैं।

जहाँ तक टेकनीक का पश्न है डॉ॰ वर्मा ने कथा के विकास को स्वामाविक पद्धित पर चलाने की कोशिश की है पर विश्लेषण के प्रति उनके अध्यापक का अधिक सचेत होना एकांकियों की अपेच्चित गित का बाधक सिद्ध हुआ है । आदर्शवादिता को अति विस्तृत बनाने का परिणाम भी एकांकियों की गत्वरता को रुद्ध करता है । ११८ चुलाई की शाम' को तो व्यर्थ में ही बहुत दूर तक घर्णाटा गया है । पर जिन एकांकियों में मानसिक दंदों को लिया गया है वे शिल्प की हिण्ट से अच्छे बन पड़े हैं । जैसे 'क्रोरंगजेब की आखिरी रात।' सेठ गोविंददास

सेठ गोविन्ददास कर्मठ राजनीतिक कार्यकर्ता तथा सरस्वती के आराधक हैं उनके ऊपर गांधीवादी विचार-धारा को गहरी छाप है। इस्तिए स्वामाविक हैिक उनके एकांकियों की विषय-वस्तु राजनीतिक-सामाजिक होती। पर ये समस्याएँ बहुत कुछ गांधीवादी विचार-धारा के ऊपरी सतह का ही स्पर्श करती हैं, गांधी जी की गहन दार्शनिकता को उनके एकांकियों में स्थान नहीं मिल पाया है। सेठ जी चितक की अपेचा कार्यकर्ता अधिक हैं, इस्तिए उन्होंने गांधी-दर्शन की स्थूल समस्याओं को अपना वस्ये विषय बनाया है। हिन्दू-मुस्लिम-समस्या, किसान-जमींदार का दन्द्र, अस्पृश्यता निवारण की समस्या, हिंसा-अहिंसा, राजाओं की आदर्श प्रजा-वत्सलता आदि को उनके एकांकियों में गहीत किया गया है।

सेठ जी-ने टेकतीक सम्बन्धी कई प्रयोग किए। उन्होंने मोनो-

हामा भी लिखे हैं। इनमें एक तो संस्कृत के आकाशमाधित के ढंग का है और रोष में किसी वस्तु या प्राणी को सम्बोधित करता हुआ पात्र अपनी अभिव्यक्ति करता है। अकेले सेठ जी ने ही मोनोड़ामा लिखे हैं। मोनोड़ामा में केवल एक पात्र ही बोलता है, इसलिए पात्र का अन्त: संघर्ष जितना सधन और तीब होगा मोनोड़ामा भी उतना ही सफल माना जायगा। इन एकांकियों में भी सेठ जी ने गहनतर समस्याएँ नहीं ली हैं। काल-संकलन की बाधा दूर करने के लिए उन्होंने एकांकी के प्रारंभ और अंत में उपक्रम और उपसहार का उपयोग किया है।

उद्यशंकर भट्ट

उद्यशंकर भट्ट ने जीवन की निकट से देखने का प्रयास किया है। उनकी हिन्ट में नाटकों में रस-सचार के ब्रातिरिक्त किसी सुनि-श्चित सामाजिक उद्देश्यों का रहना परमावश्यक है। उन्च ब्रीर मध्य वर्ग की जीवन-विडम्बनाब्रों को चित्रित कर उन पर गहरी चोट करना उनकी प्रमुख बिशेषता है।

उनके प्रारम्भिक एकांकियों में उपर्युक्त प्रवृत्ति परिलिश्वित होने लगती है। 'नेता', 'उन्नीस श्रीर पैतीस' 'वर-निर्वाचन' श्रादि में मध्य वर्ग के नकली चेहरे को उतार फेंकने में उन्होंने बड़े ही कौशल से काम लिया है। नेतृवर्ग कितना परउपदेश कुशल है, इसे 'नेता' में उद्घाटित किया गया है। 'उन्नीस सौ पैतीस' में श्राज की शिजा के खोखलेपन का पर्शाक्ष हुश्रा है।

'स्त्री का हृदय' में संग्रहीत एकांकी-संग्रह में भी भीतर पैठकर मर्मोद्घाटन करने का प्रयास ही किया गया है। 'स्त्री का हृदय' में ग्रंजना को ऐसी मनोवैज्ञानिक भूमियाँ दी गई हैं कि उसका चरित्र बड़ा ही मर्मस्पर्शी हो गया है। 'धड़े ग्रादमी की मृत्यु' में बड़प्पन के खोखलेपन को उद्घाटित किया गया है। 'विषे की पुड़िया' में ग्रंतिम 'स्ट्रोक' द्वारा—सौतेली बहन का मरणासन्त माई के लिए

बिल्लों के बच्चे का ले आना—एकांकी की अवसादमयता को बहुत सघन और वेदना को काफी गहन बना दिया गया है। पर जहाँ पर भट्ट जी ने समस्याओं के भीतर पैठने का प्रयत्न नेहीं किया है वहाँ का कथानक सपाट और चिरित्र स्थूल हो गया है। 'दस हजार' एक ऐसा ही एकांकी हैं।

इधर स्वतन्त्रता प्राप्त होने के बाद भी लोग पाश्चात्य सभ्यता श्रीर संस्कृति से चिपटे हुए भारतीय जीवन मूल्यों से श्रनास्थावान बने हुए हैं। 'पर्दे के पीछे' संग्रह के श्रिधकांश एकां कियों में परदे के श्रिपर पाश्व को उद्धाटित करने का प्रयत्न किया गया है। पाश्चात्य सभ्यता श्रीर पूँजीवादी व्यवस्था किस प्रकार इमारी संस्कृति का मूल्यांकन कर रही है—इस पर भट्ट जी की हिण्ट गई है। भट्ट जी न तो सांस्कृतिक पुनरत्यानवाद में विश्वास करते हैं श्रीर न पाश्चात्य सभ्यता की श्रतियों में। वे नए-पुराने मूल्यों के संतुलन में ही जीवन की वास्तविकता देखते हैं।

'नई बात' इस संग्रह का पहला एकांकी है। स्थाज श्रेष्टता का एकमात्र मापक स्था है। इस आर्थिक श्रेष्टता तथा तल्जन्य सामा- जिक मर्यादा ने सांस्कृतिक मूल्यों को इस प्रकार देंक लिया है कि वे हीन हष्टि से देखे जाने लगे हैं। सुनन्दा, कुन्तल स्थौर किशोरी- लाल कि का मूल्य नहीं समक पाते। उसकी महत्ता से स्थिमभूत सुनन्दा उसे सहायतार्थ कुछ नोट मेंट करती है। किव उन्हें गरीबों में बाँट देता है। इसी को सब लोग नई बात कहते हैं। यह वर्ग उसका त्याग स्थीर स्थौदार्य देखकर चिकत हो गया। पर किव की उदाराशयता का प्रमाण बहुत कुछ परम्पराभुक्त हो गया है। हाँ इससे इतना स्थवश्य सिद्ध होता है कि गरीबों के पास ही हृदय होता है। लेकिन इस संकेत से कई स्थीर प्रश्न खड़े हो जाते हैं। निर्धनता की चक्की में पिसते हुए किव-दार्शनिक भला कब तक इस प्रकार की साधना करते रहेंगे। उनके घर-परिवार के लोग तथा स्वयं किव

श्रीर निचारक प्रशंसा की द्राच्या में दब कर हुवकी लगाते रहेंगे ? 'यह स्वतंत्रता का युग' पारचात्य शिच्या-संस्कृति में पली हुई नव-युवतियों की काम-मूलक स्वच्छत्द अवृत्ति पर गहरा व्यंग्य है। 'मायोपिया' में निवाह न करने वाली उच्च शिच्या प्राप्त स्त्रियों की श्रात्म-प्रवंचना का पदांकाश किया गया है। 'पर्दे के पीछे' में कांग्रेसी सेवकों पर काफी जुमता हुश्रा व्यंग्य है। एक सेठ के ग्रब्दों में— 'ये हैं कांग्रेस के लोग! मेरे समान ही स्वार्थी श्रोर शर्थ लोलुप। इनके भी वैसे ही ठाट हें—मकान, कोठी, मोटर, नौकर-चाकर, फिर मजा यह कि क!म मुख नहीं करने। व्यापार कोई नहीं करते…।'

रंगमंच की हांध्य सं मह जी के नाटक सफलतापूर्वक श्रीमनीत हो चुके है। भाषा का सहज प्रवाह श्रीर संवाद की रवामाविशता इनमें सर्वत्र पाई जाती है, कुछ एकांकियों की घटनाश्रों श्रीर किया-व्यापारों में सम्यक् योग नहीं दिखाई पहता। इमलिए प्रभावान्त्रित नुटि रहित नहीं हो पाई है, उदाहरण के लिए 'पर्टे के पीछे' ने कांग्रेस-किंमों का प्रसंग किरायेदार श्रीर इन्ध्रमटैक्स श्राफ्सर के प्रसंग से प्रायः जुड़ नहीं पाया है। जाबू जी' ने मोलानाथ श्रीर कांता का प्रसंग कथा-प्रवाह में केंदें विशेष योग टान नहीं करता। पर इनके श्राधिकांश एकांकी वरत श्रीर शिल्प दोनों हिट्यों में इनकी सजगता श्रीर जागलकता के द्योत है।

### उपेन्द्रनाथ अश्क

श्रश्क उन एक किया। प्रारम्भ ये श्रश्क ने मध्यवर्ग के पारि-विशिष्ट स्थान बना लिया। प्रारम्भ ये श्रश्क ने मध्यवर्ग के पारि-वाहिक जीवन की—डाँ० नगेन्द्र के राब्दों में पंजाबी मध्यवर्ग के पारिवारिक जीवन को — श्रथने एकांकियों का वर्ष्य बनाया है किन्तु बाद में उन्होंने जीवन के श्रन्य होत्रों से भी श्रपंग थिपयों का चुनाव किया।

यों पारिवारिक जीवन ही उनका मुख्य चेत्र है-इस चेत्र में

उन्हें काफी सफलता मिली है। इस जिन्दगी को उलट-पुलट कर उन्होंने बारीकी से देखा है और उसकी ऋसंगतियों पर जमकर प्रहार किया है। उदाहरण के लिए 'लक्ष्मी का स्वागत'ं, 'पापी' और श्रीर 'सूखी डाली' को ले सकते हैं। पहले दोनों नाटकों की रूपरेखा बहुत कुछ समान है। पहले मैं माँ-बाप की स्वार्थपरता ऋौर निर्देयता को मरणासन बच्चे की पृष्ठभूमि में ब्री तरह उघाड़ दिया गया है। ठीक इसी प्रकार मरणोन्मखी पत्नी की असहायता पति और परनी की बहन की रंगरेलियों से श्रीर भी करण हो उठती है। यद्यपि इन दोनों एकांकियों की विषय-वस्तु में कोई खास नवीनता नहीं दिखाई पड़ती तथापि पाठकों या सामाजिकों को अनुभूतिमय बनाने में लेखक को सफलता अवश्य मिली है। 'सूखी डाली' आज की सम्मिलित कौदुम्बिक प्रणाली पर चुभता हुआ व्यंग्य है। पर इसका फलक प्रथम दो नाटकों की ऋषेचा बड़ा है। इसमें पात्री को मनोवैज्ञानिक स्थितियों को खूब सूक्ष्मता से परखा गया है। इसमें संनिहित सांके तिकता ने समस्त वातावरण को गंभीर बना दिया है। इसे में अश्क की अव्यधिक पौढ़ एकांकी मानता हूँ।

इस मजे हुए चेत्र के बाहर अश्व जी पायः लड़खड़ा गए हैं। वहाँ पर अपने को सँमालने के लिए उन्होंने किसी न किसी मोटे सिद्धान्त-सूत्र को पकड़ा है। इसके प्रमाण में 'वेश्या' और 'कामदा' को पेश किया जा सकता है। 'वेश्या' में भी हृदय होता है, वह भी त्याग करना जानती है—यही चित्रित किया गया है। पर सारा का सारा चित्रण कोरी भावुकता (सेंटोमेंटेलिटी) पर आधारित होने के कारण अपेद्धित गंभीरता से अस्पृष्ट रह गया है। 'कामदा' में रोमेंटिक प्रेम-विवाह को जिस ढंग से रखा गया है वह बीते हुए दिनों की बात है। इसका समाधान तो और भी स्थूल प्रतीत होता है।

इन एकांकियों के अतिशिक्त अश्य ने कुछ प्रहसन भी लिखे हैं, जैसे 'जॉक', 'आएसी सममीत' और 'विवाह के दिन।' इनके प्रहसन विशुद्ध विनोद हैं, इनमें किसी विशेष दृष्टिकोण को ढूँढ्ना लेखक के साथ अस्याचार करना है। पर 'विवाह के दिन' को अश्क ने 'सामाजिक ट्यैंग्य' कहा है ! इसमें 'सामाजिक' क्या है और ट्यंग्य क्या है ! परसराम की समस्या समाज की समस्या नहीं है, वह एक मूर्ख की समस्या मले ही हो सकती है। परसराम संस्कृत नाटकों के विदूषकों के समकच्च रखा जा सकता है—न उनके ऊपर और न नीचे। ट्यंग्य की दृष्टि से तो इसमें और भी कुछ नहीं है। यह न तो सामाजिक है और न ट्यंग्य। इसे भी प्रहसन ही कहना चाहिए।

कथोपकथनों की स्पष्टता, साद्गी श्रोर श्रर्थपूर्णता उनकी निजी विशेषताएँ हैं। वाक्य कहीं पर बोक्तीले श्रोर कथा की गति को श्रवरुद्ध करने वाले नहीं हैं। कथोपकथन की दो मुख्य विशेषताएँ हैं—एक ती यह कि वह चरित्र को निखारता चले, दूसरी यह कि वह कथा को गतिशील चनाता चले। श्रश्क के कथोपकथन इन विशेषताश्रों से समन्वित हैं। जहाँ कहीं उनकी कथा-वस्तु की गत्वरता में विचेप श्राया है वहाँ पर भी कथोपकथन की सफाई में कमी नहीं श्रायी हैं। यह कभी बहुत कुछ विश्लेषणात्मकता के श्रातिशय्य के कारण श्राती हैं, जो श्रश्क में प्रायः नहीं है।

श्रमिनेयता के प्रति श्रश्क पहले ही से काफी एजग रहे हैं। पर लंबे रंग-निर्देश श्रमिनेयता में कृदाचित ही कोई योग देते हों। उल्टें ये मन को उबा देने में सहायता जरूर पहुँचाते हैं। रंगमंच की सादगी श्रीर व्यावहारिक निपुण्ता के कारण रंगमंच पर उनके एकांकी काफी सफल रहे हैं—विशेष रूप से एमेचर रंगमंच पर। अन्य एकांकीकार

उम, सद्गुक्शरण अवस्थी, गणेश प्रसाद दिवेदी आदि ने भी इस चेत्र में उल्लेखनीय कार्य किया है। भगवती चर्ण वर्मा ने संख्या की हिण्ट से कम ही नाटक लिखे हैं पर उनमें एक कुशल शिल्पी की विशेषताएँ मिलती हैं। प्रसिद्ध नाटककार हरिकृष्ण प्रेमी ने मध्यकालीन शोर्य के ब्राधार पर कुछ ब्रज्छे एकांकियों की, रचना की है। रेडियो विभाग ने लक्ष्मीनारायण मिश्र को भी इस चेत्र में उत्तरने को मजबूर किया और प्रसिद्ध उपन्यासकार वृन्दावनलाल वर्मा ने भी इस चेत्र में कलम की ब्राजमाइश की है।

नए रंगमंच और प्रयोग की हिन्द से जगदीशचन्द्र माथुर का 'भोर का तारा' विशेष रूप से उल्लेखनीय हैं। उनके व्यंग्य और विचार गहरे हैं। विष्णु प्रभाकर ने भी कुछ अच्छे एकांकी नाटकों की सुन्दि की है। विश्वंभर मानव, भारती आदि ने भी एकांकी लिखे हैं पर इधर नई पौद के लोगों का उतना आकर्षण नहीं दिखाई पड़ रहा है।

#### एकांकी का रचना-विधान

एकांकी अभी अल्पवयस्क रचना-प्रकार है, पर थोड़े ही दिनों में इसकी प्रौदता के लच्च प्रकट होने लगे हैं। इसकी स्वाभाविक मधुरमा, आकर्षक व्यक्तित्व और अनलंकृत किंद्र अभिनय साजस्का अत्यंत मोहक सिद्ध हुई है। किसी भारी भरकम आयोजन के बिना ही अति सरल ढंग से अभिनीत होने के कारण इसकी लोक-प्रियता दिनोदिन बढ़ती जा रही है।

### एकांकी और कहानी

ऊपर-ऊपर से देखने पर ऐसा लगता है कि एकांकी नाटक की ही जाति का है पर दोनों में पर्याप्त विभिन्नता है। आधुनिक नाटक का अभिनय जहाँ एक घंटे से ढाई घंटे के भीतर हो जाता है, वहाँ एकांकी का अभिनय करने के लिए दस मिनट से एक घंटे का समय पर्याप्त है। एक प्रकार से नाटक और एकांकी का वही संबंध है जो उपन्यास और कहानी का। उपन्यास और नाटक यदि जीवन का सर्वाञ्जीण चित्र प्रस्तुत करते हैं तो कहानी और एकांकी किसी जीवन-मर्भ की अभिन्यक्ति। कहानी की भाँति एकांकी में भी एक केन्द्रीय भावना और एकोन्सुखता होती है। उपन्यास और नाटक में जहाँ अनेक

प्रकार के किया-व्यापारों तथा प्रवृत्तियों का सामृहिक प्रभाव पड़ता है वहाँ कहानी ख्रोर एकांकी में एक ही केन्द्रीय भाव का एक प्रभाव (सिंगल इफेक्ट)। इसके परिणाम स्वरूप कहानी ख्रीर एकांकी की प्रभाव-जन्य संवदनशीलता अधिक तीखी ख्रीर जी कचीट लेने वाली होती है।

किसी अन्य रचना प्रकार की अपेद्या एकांकी कहानी के अधिक समीप है। दोनों एक दूसरे के निकट होते हुए भी दूर हैं। दृश्य होने के कारण एकांकी में किया-व्यापार पर विशेष व्यान देना पड़ता है जब कि कहानी के लिए यह अनिवार्य नहीं है। एकांकी का सारा व्यापार संवादों के माध्यम से व्यक्त होता है। उसमें विवरण-वर्णन और विश्लेषण के लिए कोई अवकाश नहीं रहता। तत्त्व

सामान्यतः एकाफी में भी वे ही छः तत्त्व माने जाते हैं जो नाटक और कथा-साहित्य में। नाटकों की अपेक्षा एकांकी का लघु-काय ढाँचा आधिकारिक तथा प्रासंगिक कथावस्तुओं का निर्वाह एक साथ नहीं कर सकता। इसके लिए जीवन की कोई मार्मिक घटना, कोई असाधारण पहलू, कोई सधन इ.ण, कोई विशेष परिस्थिति गृहीत होती है।

ऐसी स्थिति में स्वामाविक है कि इसमें चिरत्र-चित्रण का पूरा अवकाश न रहे। चिरित्र के किसी एक विशेष पहा, उसकी विशेष मानिसक स्थिति अथवा उसकी विशेष परिस्थिति का चित्रण ही उसका मुख्य लक्ष्य होता है। एकांकियों के संवाद नाटकों की अपेद्धा संद्धित और मर्मस्पर्शी होने चाहिए। ये संवाद दुहरे कार्य करते हैं; एक और तो ये पात्रों का चरित्र उद्घाटित करते हैं दूसरी और कथा की गतिशील बनाते हैं। किसी भी पात्र के कथन में इन विशेषताओं का होना अत्यंत आवश्यक है। पात्रों की संवाद-योजना, वेश-विन्यास, रीति-नीति-श्रंकन देशकाल के अनुसार होना चाहिए।

एकं कियों में उतने ही समय या काल का समावेश करना चाहिए जिससे उसकी स्वामाविकता बनी रहे। दो घटनाश्रों के बीच काल का कम से कम अन्तर रखना आवश्यक है।

एकांकियों को सोहेश्य होना ही चाहिए। केवल रस-निष्पत्ति की दृष्टि से नाटक लिखने का जमाना लद गया, केवल मनोरंजन की दृष्टि से कुछ कहने के दिन बीत गए। आज की सामाजिक असं-गतियों, जर्जर-रूढ़ियों और धिसी-पिटी परंपराओं पर जमकर प्रहार करना आज के एकांकी का मुख्य प्रयोजन है। इस प्रहार में जितनी शक्ति होगी अथवा जितना तीखापन होगा एकांकी उतना ही जी कचोटने वाला होगा। एकांकी की भाषा में एक तनाव, प्रौढ़ता और रागात्मक तार्किकता होनी चाहिए जिससे वह लेखक के भावों को अपेद्यित ढंग से प्रेषणीय बना सके।

# कार्यावस्था

कार्यावस्था की दृष्टि से एकांकी के तीन भाग होते हैं—प्रारम्भ, विकास और चरमोत्कर्ष। कहानी के आरंभ की तरह एकांकी का मारंभ भी अधिक से अधिक आकर्षक होना चाहिए। पर इसके आरम्भ के सम्बन्ध में नियम नहीं बनाए जा सकते। एक एकांकी का प्रारम्भ देखिए—

बड़ी बहू-(इंदु के कंघों पर अपने दोनों हाथ रखते हुए) आखिर कुछ कहो भी। क्या कह दिया छोटी बहु ने ?

इंदु—(चुप)

बड़ी बहू—क्या कह दिया उसने जो इतनी बिफरी हुई हो। इंदु—(क्रोध से) श्रीर क्या ईंट मारती ?

--- त्रश्क, सूखी डाली

त्यारम्भ के इस कथोपकथन में स्वयं इतनी नाटकीयता है कि सामाजिकों का ध्यान उधर तुरत आकृष्ट हो जाता है। इंदु के कंधों पर बड़ी बहू के हाथ रखने का कार्य सपाट किया है, पर वास्तविक किया व्यापार तो उसके कथोपकथन में निहित है। इिण्क चुप्पी के बाद इंदु का सहसा कुद हो जाना जो विरोधात्मक किया-व्यापार उत्पन्न करता है उससे दर्शकों की साकां ज्ञता बढ़ जाती है। प्रारम्भ में ही इस साकां ज्ञता को पकड़ लेना लेखक की सफलता का द्योतक है। 'श्रीर क्या ईंट मारती ?' में ईंट ही मारी गई है। प्रारम्भ में ही एकां की की मूल समस्या का परिचय करा दिया जाता है, जो मुख्यतः संघर्षात्मक होती है।

एकांकी की दूसरी अवस्था उसके विकास की है। प्रारम्भ में उठाए गए संघर्ष को इसमें या तो व्याप्ति मिलती है या फिर उसके समाधान की ओर बढ़ा जाता है। 'स्खी डाली' में ऊपर-ऊपर से ऐसा ही किया गया है—इसमें पहले हर्य में उठाए गए संघर्ष का प्रकाश्य समाधान प्रस्तुत किया जाता है। किन्तु इस समाधान के पीछे भी गहरी व्यंजना छिपी हुई है जो अंत में उद्घाटित होती है।

एकांकी की परिसमाप्ति और चरमोत्कर्ष को एक ही साथ घटित होना चाहिए और यहीं पर साकांद्यता भी पूरी ऊँचाई पर पहुँच जाती है। यदि कथा इसके आगे बढ़ी तो उसमें प्रभावहीनता आ जायगी और एकांकी का अनुबंध ढीला पड़ जायगा।

पर एकांकी का उपर्युक्त अवस्थाओं से गुजरना और उसमें चरमोत्कर्ष (क्वाइमेक्स) का होना अनिवार्य नहीं है। अन्तर्दे प्रधान एकांकियों में दूसरी पद्धित अपनाई जाती है। इसमें अन्तः संवर्ष के तह पर तह खुलते हैं और यह बहुत कुछ मनोविश्लेषणात्मक होता है। उदाहरण के लिए रामकुमार वर्मा का 'औरंगजेब की आखिरी रात' एकांकी देखा जा सकता।

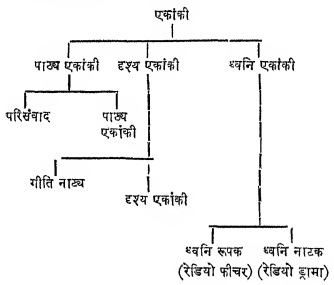
### अन्वितत्रयी

त्राज नाटकों के लिए अन्विति-त्रयी की अनिवार्यता नहीं मानी जाती। पर क्या यही एकांकी के लिए भी लागू है ? सेठ गोविन्ददास ने उपक्रम और उपसंहार जोड़कर काल की अन्विति का परन हल

कर दिया है किन्तु समय श्रौर किया-व्यापार की श्रन्वित को वे श्रनिवार्य मानते हैं। एकांकी नाटकों में जो एकाग्रता श्रौर एकतानता दिखाई पड़ती है उनको देखते हुए श्रन्वित-त्रयी बहुत श्रावश्यक प्रतीत होती है। समय श्रौर स्थान के विखर जाने से प्रभावान्वित का विखर जाना श्रावश्यक है।

### एकांकी का वर्गीकरण

एकांकी नाटकों के तीन प्रमुख मेद किए जा सकते हैं—पाठ्य एकांकी, हश्य एकांकी और ध्वनि एकांकी। किर प्रत्येक को दो-दो कोटियों में विभाजित किया जा सकता है। पाठ्य एकांकी के दो मेद हैं—पिसंवाद और पाठ्य एकांकी। हश्य एकांकी को दो वगों में बाँट सकते हैं—गीतिनाट्य और हश्य एकांकी। इस तरह ध्वनि एकांकी भी दो तरह का होता है—ध्विन रूपक और ध्विन नाटक। नीचे की तालिका से यह वगोंकरण स्पष्ट हो जायगा—



### परिशिष्ट २

# रेडियों नाटक (ध्वनि एकांकी)

प्रारंभ में जिस प्रकार कहानियों को उपन्यासों का लघुरूप कहा जाता था, एकांकी को नाटकों का संद्वित रूप माना जाता था, उसी प्रकार रेडियो नाटक को रंग-एकांकी का भाई-बंधु स्वीकृत किया जाता था। कालान्तर में जब कहानियों और एकांकियों ने शैलीगत विकास कर लिया तो लोगों को अपनी धारणाएँ बदलनी पड़ी। वे यह कहते हुए देखे गए कि कहानी और उपन्यास की अलग-अलग जातियाँ हैं, नाटक और एकांकी दो भिन्न-भिन्न रचना-प्रकार हैं। आज रेडियो-नाटक के विकसित शिल्प ने यह सिद्ध कर दिया कि रंग-एकांकी और रेडियो-नाटक दो असमान विधाएँ हैं, साहश्य के स्थान पर उनमें असाहश्य अधिक है।

# रेडियो नाटक और एकांकी

संस्कृत के श्राचायों ने कान्य को दो कोटियों में विभाजित किया—हर्य कान्य श्रीर श्रन्य कान्य । हर्य कान्य को उन्होंने रूपक की श्रीभाषा दी। पर रेडियो नाट्य शिल्प के कारण रूपक या नाटक को भी दो श्रेणियों में बाँटना पड़ेगा—हर्य नाटक श्रीर श्रन्य नाटक । रेडियो पर प्रसारित होने वाले नाटकों के सभी प्रकार पिछली श्रेणी में रखे जायँगे। एकांकी श्रीर रेडियो नाटक की मुख्य विभाजक रेखा यही है कि पहला हर्य है श्रीर दूसरा श्रन्य। फिर भी रेडियो नाटक श्रन्य होकर भी नाटक ही है। हाँ, जहाँ एकांकी का माध्यम रंगमंच है वहाँ रेडियो-नाटक का माध्यम ध्विन।

इस माध्यम की भिष्नता के कारण दोनों की अपनी अलग-अलग

सुविधाएँ-ग्रसुविधाएँ हैं। रंगमंच पर उपस्थित ग्रामिनेताग्रों के रूप, वाली, मुद्रा, मंगिमाएँ ग्रादि के साज्ञात्कार से जो सामूहिक प्रभाव निष्पन्न होता है केवल ध्विन से माध्यम से उसकी उपलब्धि नहीं हो सकती। इसका तालप्य यह नहीं है कि रेडियो-नाटक एकांकी से हीन नाट्य विधान है। रेडियो-नाटकों को रंगमंचीय सुविधा तो नहीं है पर कई ग्राथों में एकांकी नाटकों की ग्रापेचा वह ग्रापने शिल्प के कारण अनेक ग्रीर सुविधान्नों को ग्रापनी गहनता में समेट खेता है।

विषय की दृष्टि से जितने व्यापक विषय को रेडियो नाटकों में प्रस्तुत किया जा सकता है उतने व्यापक विषय को एकांकियों में नहीं उपस्थित किया जा सकता है। एकांकियों के बंधन रेडियो नाटकों को स्वीकार नहीं हैं। संकलन-त्रय के लिए रेडियो नाटकों में कोई स्थान नहीं है। ग्राश्चर्य तो यह है कि एकांकियों के कतिपय बाधक तत्व इसके लिए साधक सिद्ध हए है। आलोचकों ने नाटकों और एकां कियों से बेचारे 'स्वगत' को लगभग बहिष्क्रत कर दिया है। पर रेडियो नाटकों में जाकर जैसे इसे अपना उचित स्थान मिल गया। स्वम, विचेपावस्था म्रादि को नाटकों-एकांकियों में प्रदर्शित नहीं किया जा सकता लेकिन रेडियो नाटकों में इन्हें अच्छी तरह दिखाया जा सकता है। घाता-वरण-निर्माण में तो रेडियो नाटक ने एकांकियों को बुरी तरह पिछाड़ दिया है। प्लेटफार्म की भीड़-भाड़, फेरी वालों के शोरगुल, कुली के पुकारने की ब्रावाज, यात्रियों की चीख-पुकार, कनाडियन इंजिनों के भोंपू आदि को रेडियो-नाटकों में बड़े ही प्रभावोत्पादक ढंग से प्रस्तुत किया जा सकता है। एकांकियों में दूसरे स्थान की महत्वपूर्ण घटना आ को, जो नाटकीय कथानक से अच्छी तरह संबद्ध हैं, केवल सचित किया जा सकता है। पर रेडियो नाटकों में उन्हें उपस्थित करने में कोई कठिनाई नहीं हैं। इस तरह रेडियो-नाटकों ने संस्कृत नाट्य-शास्त्र के अर्थोपत्तेपकों-विष्कंभक, चूलिका, अंकास्य, ग्रंकावतार और प्रवेशक - के मंमद से भी अपने को मुक्त कर लिया है।

### शिल्प-वैशिष्टय

रेडियो-नाट्य-शिल्प को ध्वनि-शिल्प भी कहा जा सकता है। संपूर्ण नाटक का नियंत्रण तीन प्रकार की ध्वनियों से होता है-- शब्द-ध्वनि वाद्य-ध्वनि श्रीर प्रभाव-ध्वनि (sound-effect)। शब्द-ध्वनि के माध्यम से संवादों को श्रोता तक पहुँचाया जाता है, वाद्य-ध्वनि से दृश्य-परिवर्तन के श्रातिरिक्त श्रपूर्ण कथा को पूर्ण श्रीर पात्रों के श्रागमन श्रीर निष्क्रमण को संकेतित किया जाता है श्रीर प्रभाव-ध्वनि का मुख्य प्रयोजन वातावरण का निर्माण करना है।

शब्द-ध्यनि रेडियो-नाट्यका प्राण्यतत्त्व है, इसलिए नाटककार को शब्द-ध्वनि की पूरी परख होनी चाहिए। उसे इस बात की जानकारी होनी चाहिए कि श्रोतव्य अर्थपूर्ण होने के साथ-साथ श्रुति-सुखद, सहज-प्राध और प्रभावोत्पादक हो। सामान्यतः संवाद के वाक्य लंके न हों तो अब्छा है क्वोंकि उसे सँभालने में प्रसारक के श्वासावरोध की आशंका है और इससे ध्वनि की प्रभावोत्पादकता के विखर जाने का भी भय बना रहता है।

संवादों का स्वर सामान्य (Normal tone) होना चाहिए। नाटकों में रंगमंच पर अभिनेता से संमुख दर्शकों का समुदाय होता है। इसिलए उसके स्वर में कुछ तेजी भी दिखाई पड़ सकती है, क्यों कि बात तो करता है वह अपने साथी अभिनेता से पर उसका अभिप्राय होता है उसे दर्शकों तक पहुँचाना। रेडियो नाटक के कलाकारों के सामने समूह नहीं व्यक्ति होता है। फिर माइक के अत्यधिक स्वर-प्राह्म (Sensetive) होने के कारण अपनी फुसफुसाहट तक को श्रोताय्रों तक पहुँचा सकने में वह समय है।

संवादों की ध्वनियों द्वारा चरित्रों का चारित्रिक वैशिष्ट्य श्रंकित किया जाता है। कुशल नाटककार ध्वनि में प्रतीकत्व का समान करता है, जिससे चरित्रगत विशेषताश्रों को स्पष्ट करने सुविधा मिलती है। पात्रों का स्वर-वैभिन्न्य रेडियो नाटक के लिए बहुत आवश्यक है अन्यथा उसमें एकरागता आ जानेगी। नाटककार को मिन-भिन्न चिरिनों की माषा-शैली में इस तरह का पार्थक्य रखना चाहिए कि प्रत्येक पात्र की टोन, लय, वैविन दूसरे से थोड़ी-बहुत भिन्न हो जाय।

वाद्य-ध्वित से तात्पर्य है वाद्य-संगीत का । दृश्य-परिवर्तन के समय संद्वित वाद्य-ध्वित प्रस्तुत की जाती है। प्रभाव-ध्वित का मुख्य प्रयोजन वातावरण निर्माण होता है। पीछे इसका उल्लेख किया जा चुका है। नाटककार को इस बात का बराबर ध्यान रखना चाहिए कि कहीं वाद्य-ध्वित और प्रभाव-ध्वित स्वयं साध्य न हो जायँ। प्रकार

शिल्प की हाँक्ट से रेडियो नाटक के प्रकार हैं—नाटक, रूपक, फीटेबी, रूपांतर मोनोलॉंग, संगीत-रूपक ग्रीर फलिक्यों।

रेडियो-नाटक रंगमंचीय नाटकों की अपेचा कहीं अधिक स्चामतर तत्त्वों और जीवन-मर्मों को अपना वर्ण विषय बनाता है। जिस प्रकार एकांकी के रंगमंचीय उपकरण एक विशेष जीवन-मर्म को व्यंजित करने के लिए ही रहीत होते हैं उसी प्रकार रेडियों के समस्त उपकरण-ध्विन, संगीत आदि—भी स्क्ष्मतर जीवन-मर्मों को व्यंजित करने के साधन हैं। नाटक (रेडियो-नाटक) अन्य प्रकारों की अपेचा एकांकी के निकट है। रेडियों रूपक रेडियों भीचर का अनुवाद है। इसका चेत्र बहुत व्यापक है। नाटक की भाँति इसका कोई रूप नहीं स्थिर किया जा सकता। विषयानुसार यह अपना रूप बदलता रहता है। इसके माध्यम से स्चना, प्रचार आदि को रोचक ढंग से प्रस्तुत किया जाता है। भैन्टेसी एक अतिशय कल्पना प्रधान नाटक ही है। मोनो-लाँग या एक-पात्री-नाटक में आद्यन्त एक ऐसा पात्र बोलता है जो अनेक प्रकार के अन्तर्दन्दों में उसका हुआ हो। मलकियाँ में भिन्न-भिन्न लघु-लघु विनोदात्मक हुश्य प्रस्तुत किए जाते हैं। इनका प्रयोजन श्रोताओं का मनोरंजन करना है। संगीत-रूपक में रूपक

संगीत श्रीर लयात्मक गीति के माध्यम से प्रस्तुत किया जाता है।
रेडियो रूपान्तर में कहानी, रङ्ग-एकांकी, उपन्यास श्रादि को इस तरह
रूपांतरित किया जाता है कि उन्हें रेडियो के माध्यम से नाटकीय दङ्ग से प्रसारित किया जा सके।
हिन्दी के रेडियो नाटक

हिन्दी रेडियो नाटक अपने विकास की दो अवस्थाएँ पार कर चुका है। पहली अवस्था में तो पूरे रंगमंचीय नाटक रंगमंच की सारी स्थूलताओं के साथ प्रसारित होते थे। १६३६ ई० में पहला रेडियो नाटक आल इंडिया रेडियो से प्रसारित हुआ जिसमें रंग-संकेत, हश्यान्तर, अन्तराल सबके सब रंगमंचीय ढंग के थे। रंग-एकांकी के आविर्माव के साथ ही रेडियो-नाटकों में भी नया मोड़ आया और ये एकांकी रेडियो पर प्रसारित होने लगे। माइक के माध्यम से रंग-एकांकियों को प्रसारित करने में जब कठिनाई का अनुभव हुआ तो ऐसे एकांकियों की रचना की जाने लगी जो रंगमंच पर सफलतापूर्वक अभिनीत भी हो सके और रेडियो से प्रसारित भी। रामकुमार वर्मा और अश्व ने इस तरह के कई नाटक लिखे। यह रेडियो नाटक के विकास की दूसरी अवस्था है। आज रेडियो नाटक रंग-नाटक से बिल्कुल प्रथक हो गया है। आज के रेडियो-नाटक की टेकनीक को देखते हुए यदि दितीय अवस्था के नाटकों की समीचा की जाय तो वे सामान्यत: असफल सिद्ध होंगे।

श्राज कुछ ऐसे लेखक भी दिखाई देने लगे हैं जो केवल रेडियों के लिए ही नाटक लिखने लगे हैं। विष्णु प्रभाकर ने अपनी पुस्तक 'प्रकाश श्रोर परछाई' में लिखा है—'तो हमने तीन बातें कहीं। एक यह कि रेडियो श्रोर रंगमंच के लिए श्रलग-श्रलग लिखें '''' इस पुस्तक में सबके सब रेडियो-नाटक संग्हीत हैं। नए माध्यम की बारीकी को सममने का प्रयास विष्णु ने बराबर किया है। परिणाम स्वरूप उनके रेडियो-नाटकों में बराबर निखार श्राता गया है। रेडियो

से संबद्ध होने के कारण भी उन्हें इस नए माध्यम की संभावनात्रों का निकट से अध्ययन करने का अवसर मिला है। उक्त संग्रह में 'लिपिस्टिक की मुस्कान' और 'युग-संधि' में ध्वनिध्यरिवर्तन और संवेगात्मकता का पूरा ध्यान रखा गया है। इस लिए ये नाटक काफी सफल हुए हैं। इस संग्रह का पहला नाटक 'सीमा रेखा' राजनीतिक वाद-विवाद का रूप धारण कर लेने के कारण भावात्मकता का स्पर्श करने में बहुत कुछ असमर्थ हो गया है। विष्णु प्रभाकर के अतिरिक्त हिरिश्चन्द्र खन्ना, सिद्धनाथ कुमार, रेवती शरण शर्मा आदि ने भी रेडियो-नाटक के टेकनीक की हिष्ट से अनेक अक्डे नाटक लिखे हैं।

रेडियो में न रहकर भी अश्क ने अन्य-माध्यम से कुछ ऐसे नाटक भी लिखे हैं जो रेडियो पर सफलता पूर्वक प्रसारित किए जा चुके हैं। 'छठा बेटा', 'काले साहब' 'पर्दा उठाओ' और पर्दा गिराओं ऐसे हो नाटक हैं। अश्र की सफतता का सार्वाधिक श्रेय इनके तीखे व्यंग्यों और चुस्त संवादों को है। अमृतलाल नागर ने इस दिशा में सीमत पर स्तुत्य प्रयास किया है। उनका 'बाँकेलाल' अनेक बार प्रसारित हो चुका है। अमृतलाल नागर अपनी शैली में बेजोड़ हैं। उनका व्यंग्य इतना तीखा और मर्मस्पर्शी होता है कि समाज के विगलित अंगों पर कड़ी चोट करता है। रेडियो-नाटकों के तेत्र में उनकी सफलता असंदिग्ध है।

रेडियो पर प्रायः वे ही गीति-नाट्य प्रसारित किए गए हैं जिनका उल्लेख गीति-नाट्यों के प्रसंग में एक अलग अध्याय में किया जा सुका है। उनमें से अधिकांश नाटक अनाकर्षक ही रहे हैं। किसी में काव्यत्व की अतिशयता है तो किसी में उसकी नितांत कमी। नाटकत्व तो बहुत कम नाटकों में है। गीति-नाट्यों के लिए रेडियो-मंच में अनेक संभावनाएँ निहित हैं। गीतिनाट्यों में अन्तर्निहित अन्तर्दन्दों को स्थातिस्क्ष्म अन्तर्दन्दों को ध्वान-प्रभाव वाद्य-संगीत आदि के सहारे बड़ी ही कुशलता से प्रसारित किया जा सकता है।

श्रितिकल्पनाश्रों (फेंटेसीज) के लिए भी रेडियो का माइक श्रत्यंत उपयुक्त माध्यम् है। पर गीति-नाट्यों की भाँति श्रांतिकल्पनाएँ भी बहुत कम लिखी गई हैं। इसके लिए तो रेडियो ही एकमात्र शरण भूमि है क्योंकि रंगमंच से इसका कोई मेल नहीं बैठता। इस प्रकार के नाटक लिखने वालों में गिरिजाकुमार माथुर, सिद्धनाथ कुमार श्रीर रामचन्द्र तिवारी के नाम विशेष रूप से उल्लेखनीय हैं।

मोनोलांग या एकपात्री नाटक तो संख्या में श्रौर भी कम लिखे गए हैं। मोनोलांग में एक से श्रधिक भावनाश्रों का द्वन्द्व चित्रित किया जाता है। इन भावनाश्रों में प्रायः परस्पर विरोध दिखाई पड़ता है। इस प्रकार के नाट्य लेखकों में विष्णु प्रभाकर श्रौर कर्तार खिंद् दुग्गल का नाम लिया जा सकता है।

पुराने लेखकों में रामकुमार वर्मा, उदयशंकर मद्द, लक्मीनारायण मिश्र, जगदीशचन्द्र माथुर श्रादि ने भी रेडियो पर प्रशासित होने वाले नाटको की रचना की है।

चच पृष्ठिए तंः रेडियो-नाटक ग्रामी प्रारंभिक श्रवत्था में हैं। इसकी श्रोपेद्मित प्रगति में क्मी दिखाई पड़ रही है उनके तीन प्रमुख कारण है। एक तो रेडियो की हाँग्रे से नाटक लिखने वालों की बहुत कमी है, दूसरा यह कि रेडियो-नाट्य की टेकनीक से लोग कम परिचित हो सके हैं, तीसरा यह कि श्राल इंडिया रेडियो ने बी० बी० सी० की तरह श्रमी तक इसके लिए स्थतंत्र विभाग नहीं खोल रखा है।

फिर मी रेडियो माध्यम की संमावनाओं को देखते हुए हम निराश नहीं है। धीरे-धीरे इस दिशा में हम अअसर हो रहे हं, इस नए माध्यम की शक्ति पहचान रहे हैं, इसके टेकनीक का अभ्यास कर रहे हैं, विदेशी स्टेशनों से बहुत कुछ सीख रहे हैं। ऐसी स्थित में यह दिन दूर नहीं है जब हमारे रेडियो स्टेशन अनेक प्रकार के अेष्ठ रेडियो-नाटकों से हमारा मनोरंजन करने में समर्थ हो सकेंगे।

# परिशिष्ट ३

# रंगमंच

हिन्दी रंगमंच का जो भी इतिहास है वह पारसी रंगमंच की प्रतिक्रिया का इतिहास है। भारतेंद्र तथा उनके उहरोगी रङ्गमंच के कुरुचिपूर्ण वातावरण से अच्छी तरह परिचित थे। अपने 'नाटक' में अपनी प्रतिक्रिया व्यक्त करते हुए उन्होंने लिखा है—'काशी में पारसी नाटक वालों ने नाच घर में जब शकुन्तला नाटक खेला और उसमें धीरोदात्त नायक दुष्यंत खेमटेवालियों की तरह कमर पर हाथ रख कर मटक मटक कर नाचने और अपतरी कमर बल खाय' यह गाने लगा तो डॉ॰ थिवो, बाबू प्रमदा दास मित्र यह कह कर उठ आए कि अब देखा नहीं जाता। ये लोग कालिदास के गले पर खुरी फेर रहे हैं।' सन् १६०३ में 'हिंदा प्रदीप' के संपादकीय में पारसी थियेटर की कड़ी आलोचना की गई। 'राम वन गमन' (१६१०) की भूमिका में इसकी ओर संकेत करते हुए लिखा गया है—'पारसी लोग जो हिंदू संबंधी नाटक खेलते हैं, उसकी भाषा प्रायः उर्दू होती है व भाव भी प्रायः हिन्दुओं के विषद्ध ही होता है।'

भारतेंद्र हरिश्चन्द्र के समय में ही कानपुर में कुछ नाट्य मंड-लियाँ स्थापित हुईं पर वे अकाल में ही काल के गाल में समा गईं। सन् १८६८ ई० में प्रयाग में 'रामलीला नाटक मंडली' स्थापित की गई। १६०८ ई० में माधव शुक्क ने इसका पुनरद्वार किया। इस मंडली ने 'राणा प्रताप' और माधव शुक्क का 'महा भारत' आदि नाटकों को सफलता पूर्वक रंगमंच पर उतारा।

इस संबंध में काशी की नाट्य मंड लियों का विशेष महत्व है,

क्यों कि ये अन्य मंडलियों की अपेता अधिक काल तक जीवित रहीं । सन् १६०८ ई० में स्थानीय हिन्दू स्कूल में राधा कुष्ण दास का 'राणा प्रतीप' खेला गया। उस नाटक को देखने के लिए काशी के प्रसिद्ध नगर सेठ बीसूजी के पौत्र बाबू कृष्णदास साह भी गए हुए थे। बा॰ कृष्णदास उस नाटक से इतने अधिक प्रभावित हुए कि दूसरे दिन हरिदास माणिक श्रीर धर्मदत्त शास्त्री को बुला कर राणा प्रताप के अभिनय के संबंध में उनसे परामर्श किया। उनका विचार था कि उसका अभिनय कहीं शहर में किया जाय। अर्थाभाव के कारण उन्होंने इसके अभिनय में असमर्थता व्यक्त की। फिर इस संबंध में काशी के श्रीमन्तों की एक सभा बलाई गई श्रीर एक नाट्य मंडली की स्थापना की गई। इसका नाम रखा गया नागरी नाट्य कला प्रवर्तक मंडली। १ इसके नाम पर नागरी प्रचारिगी सभां के नाम का प्रीमाव स्पष्ट दिखाई पड़ता है। 'नाट्यकला प्रवर्तक' का कदाचित अभिप्राय यह था कि पार्सी नाट्य कला से दृषित श्रिमिनेयता का प्रवर्तन । बाद में पारस्परिक मतमेद के कारण यह मंडली दो मंडलियों में विभाजित हो गई-नागरी नाटक मंडली श्रीर भारतेंद्र नाटक मंडली। नागरी नाटक मंडली ने पं० सुधाकर द्विवेदी की देख रेख में कार्य करना आरम्भ किया। कृष्ण गढ नरेश की सहायता से इस मंडली ने कबीर चौरा में एक रङ्गमंच का निर्माण भी किया है, जो श्रमी श्रधूरा है। कमी-कभी जोश में त्राकर यह मंडली ग्राज भी कोई न कोई नाटक खेलती रहती है पर है यह मुमूर्ष प्राय ही।

श्रव श्राइए इस बात का लेखा जोखा लगा लें कि इन श्रव्यव-सायी नाट्य मंडलियों ने कितना पारसी रंगमंच को छोड़ा श्रौर कितना नए मंच के निर्माण में श्रपना जोड़ा। पारसी थियेटर की श्रितरंजनाश्रों को—भड़कीली साज-सज्जा, बात-बात में नृत्य-गान, हाव-भाव श्रादि को इन श्रव्यवसायी मंडलियों ने श्रांशिक रूप में छोड़ दिया। एक नई सांस्कृतिक रिच के निर्माण के लिए ऐसा करना स्नावश्यक भी था। पारसी रंगमंच की विरासत को सहसा छोड़ देना न तो इन मंडलियों के हित में होता स्नौर न जनता के ही हित में। जनता पारसी रंगमंच से इतना स्निक स्नभ्यस्त हो चुकी थी कि उसकी चित्तवृत्ति को दूसरी दिशा में क्रमशः हो मोड़ा जा सकता था। इन स्नय्यवसायी मंडलियों के पास इतना धन भी न था कि स्नपने पेसे से बराबर नाटक खेलती रहती। नाटक खेलने में जो ज्यय होता था उसका कुछ स्नंश उन्हें दर्शकों से भी प्राप्त करना होता था। ऐसी स्थिति में पारसी थिएटर कंपनियों की नाट्य परंपरा से सर्वथा स्नपना संबंध-विच्छेद कर लेना इनके लिए संभव न था।

पारसी थियेटर के बाह्य उपकरणों को अंशों में प्रहण करते हुए भी इन नाटकों की आत्मा उससे भिन्न थी १ विषय-वस्तु के चुनाव तथा उसके प्रतिपादन के ढंग में अव्यवसायी मंडलियों ने जो दृष्टिकोण अपनाया वह गंभीर और स्वस्थ था। उर्दू की शोखी और बाजारू गानों के लिए वहाँ कोई स्थान नहीं था। इनका हास्य भी मर्यादित और संयमपूर्ण था। इन मंडलियों द्वारा जो सर्वाधिक महत्वपूर्ण कार्य हुआ वह परिष्कृत रुचि का निर्माण।

इन अव्यावसायिक मंडलियों के समाप्तप्राय हो जाने पर स्कूल और कालेज के रंगमंचों पर नाटक खेले जाने लगे। पर डेढ़ दिन चलने वाले इन रंगमंचों से कोई स्थायी लाम नहीं हो सकता था। फिर भी हिंदी-रंगमंच को जिन्दा बनाए रखने का अय इनको दिया जा सकता है। स्कूल-कालेज के वार्षिकोत्सवों के अवसर पर खेले जाने वाले नाटकों में मंचीय प्रौढ़ता नहीं आ पाई। इन नाटकों के आयोजकों को रंग-शिल्प के अधुनातन उपकरणों का ठीक ठीक पता नहीं रहता और न तो वे इस दिशा में प्रयास ही करते हैं। ध्वनि-प्रभाव, पार्श्व-संगीत, प्रकाश-परिवर्तन, हर्य-बंध आदि की योजना

चलते इंग से कर दी जाती है। इसके फलस्वरूप नाटकों में अपेद्धित प्रमावान्वित नहीं आ पाती है।

हिन्दी रंगमंच की चर्चा तब तक ग्राधूरी सममी जायगी जब तक 'इंप्टा' श्रीर 'पृथ्वी-थियेटर' की देन का ग्राकलन न कर लिया जाय। इप्टा श्रव्यवसायी संस्था है। इसके निःस्वार्थ कर्मी सदस्यों ने खुले थियेटर (श्रोपेन एग्रर थियेटर) का बड़ा ही सफल प्रयोग किया है। इस रंगमंच पर खेले गए नाटकों को काफी लोकप्रियता भी मिली है। किंतु श्रपने सीमित साधनों के फलस्वरूप इसका ग्रपेद्धित प्रसार-प्रचार न हो सका।

प्रसिद्ध अभिनेता पृथ्वीराज कपूर ने 'पृथ्वी थियेटर' के माध्यम से हिन्दी को एक रंगमंच देने का प्रयास किया है। यद्यपि एक प्रकार से यह व्याचसायिक संस्था है तथापि पृथ्वीराज को इसके लिए कम त्याग नहीं करना पड़ ग्रहा है। घाटा सहकर भी अपनी पक्की धुन श्रीर मिशनरी लगन के कारण वे खपने कार्य से विरत नहीं हुए हैं। उनका रंगमंच चलता-फिरता रंगमंच है। देश के विभिन्न भागों का दौरा करके उन्होंने अपने नाटकों का प्रदर्शन किया है। उन्होंने केवल चार नाटकों को-पठान, दीवार, गद्दार श्रीर कलाकार को रंगमंच पर उतारा है। देश भर में लोगों ने उनकी मुक्तकंठ से प्रशंसा की है। सवाक चित्रपटों की अपेद्धा इन नाटकों में जो स्वामाविकता, सरलता श्रीर श्रयान्त्रिकता है उसकी जितनी प्रशंसा की जाय थोड़ी है। अपने अभिनग से पृथ्वीराज ने उन्हें और भी चमका दिया है। पृथ्वीराज की वह कला जो चित्रपटों की सीमात्रों के कारण बहुत कुछ संकुचित हो गई थी थियेटर के रंगमंचों पर अपनी पूरी उर्जस्विता में प्रकट हुई है। 'पठान' में एक ही हश्य-बंध (सेटिंग) है। इसी पर प्रा नाटक अभिनीत होता है। इस दृश्यवंध पर गढ़ी का अहाता है, इसमें सामने की ख्रोर एक बुर्ज है। इस बुर्ज पर चढ़कर शत्रुपद की गतिविधियों का निरोक्षण किया जाता है। दाई और बाई ओर एक-एक दरवाजे हैं। बाई श्रोर का दरवाजा श्रन्तः पुर से संबद्ध है श्रीर दाई श्रोर का दरवाजा गली में खुलता है। गढ़ी के इस दश्यबंध (सेटिंग) पर खाँ साहब की युवावस्था से बृद्धावस्था तक को सारी क्रियाशों का श्रामिनय किया जाता है। श्रपने नाटकों में उन्होंने नृत्य का विधान तो किया है पर संगीत उड़ा दिया है। नृत्य श्रोर संगीत भारतीय जीवन से इस प्रकार बँधे हुए हैं कि इनसे किनारा कसना स्वाभाविक नहीं है। यथार्थवाद के नाम पर इनका गला घोंटना श्रपनी परंपरा से श्रपरिचित होने का सबूत देना है। पर 'पृथ्वी थियेटर' की सबसे बड़ी कमजोरी है पृथ्वीराज के व्यक्तित्व की महाप्राण्ता। यदि पृथ्वीराज के व्यक्तित्व को श्रालग करके देखा जाय तो इस रंग-मंच की सारी कला-व्यवस्था बहुत कुछ निष्पाण श्रीर महत्वहीन प्रतीत होने लगती है।

हिन्दी रंगमंच की स्थापना के लिए इध्य जो सरकारी प्रयक्त हुए हैं उनका उल्लेख इसलिए भी श्रावश्यक है कि उनसे कुछ खास हाथ नहीं लग सका। उत्तर प्रदेशीय सरकार ने काशी में रंगमंच स्थापित करने का निश्चय किया था। 'नटराज' के रूप में उसे जन्म देने का प्रयास भी किया गया। इसके तत्वावधान में दो नाटक खेले भी गए पर उनको श्रीसत से कम सफलता मिली। 'नटराज' का मुख्य धेय था एक स्थायी रंगमंच की स्थापना पर श्राज तो 'नटराज' का स्थयं पता नहीं है।

हिल्ली की 'संगीत नाटक एकादमी' की श्रोर लोगों की श्राशा मरो हिंग्ड लगा रही है पर उसने रंगमंच की स्थापना के लिए क्या कदंम उठाया १ इसके लिए कीन सी योजना बनाई १ इनका उत्तर केवल नकारात्मक होगा। यदि वह इस दिशा में ध्यान देती श्रीर पहले कुछ नगरों श्रीर गाँवों में श्रस्थायी रंगमंच ही स्थापित कर देती तो भी रंगमंच की रूपरेखा कुछ स्पष्ट हो पाती।

### परिशिष्ट ४

# नाटक का सिद्धान्त पच

यद्यपि त्राज की नई परिस्थितियां में नाटक के नव-नव रूपों त्रीर प्रयोगों को देखते हुए नाटक के शिद्धान्त दक्ष का विवेचन किंचित् भिन्न रूप से करना हांगा तथापि हम त्रपने प्राचीन महर्षियां की मीमांग्राओं को नजर ग्रंदाज नहां कर सकते हैं। उनके ग्रन्थों में दीर्घकालीन चिंतन के फलस्वरूप जा गहन सैद्धांतिक विवेचन मिलता है उसका ग्राज भी मूल्य है, उसके ग्रालोक में ही हम नव-निर्माण का स्वप्न देख सकते हैं। पर नाट्य-सिद्धान्तों के सम्बन्ध में एक समय के बाद हमार देश का चिंतन बन्द हो गया किंतु योरप में नाट्य-सजन ग्रीर नाट्य-सिद्धान्त का चिंतन साथ-साथ चलता रहा है यद्यपि ग्रारप की नाट्य-सिद्धान्त चर्चा भी घूम फिर कर श्ररस्तू के नाट्य-सिद्धान्तों का ही चक्कर लगाती रही है। फिर भीपश्चिम की नवीनतम मान्यताश्रों के ग्राह्म तत्थों को इस विवेचन में नहीं भूलना होगा।

## नाटक-रचना के सिद्धान्त

संस्कृत ग्रंथों में नाटकों के तीन भेदक तत्व माने गए हैं—वस्तु, नेता ग्रीर रस । किपकों के दश भेद इन्हों तत्वों के श्राधार पर किए जाते हैं। श्रारस्तू ने नाटक के—त्रासदी के—छः तत्व माने हैं— कथानक, चरित्र-चित्रण, पद-रचना, विचार-तत्व, दृश्य-विधान, गीत। इनमें से कथानक, चरित्र-चित्रण ग्रीर विचार तत्व श्रमुकरण के विषय

१. वस्तु नेता रसस्तेषां भेदकः --- दशरूपक।

हैं, दृश्य-विधान माध्यम हैं, श्रीर पद-रचना तथा गीत अनुकरण की विधि। अरस्तू के समय तक इनका उपयोग प्रत्येक त्रासदीकार ने किया था, अतः अरस्तू इन्हें त्रासदी के छः अनिवार्य अग मानते हैं। वस्तु

वस्तु के दो मेद होते हैं—ग्राधिकारिक ग्रौर प्रासंगिक। ग्राधि-कारिक कथावस्तु का सम्बन्ध 'ग्रधिकारी' से हैं। 'ग्रधिकार: फल-स्वाम्यम्' ग्रथीत् फल का स्वामित्व 'ग्राधिकार' है ग्रौर उस फल का स्वामित्व प्राप्त करने वाला पात्र 'ग्रधिकारी' कहलाता है। जिस कथावस्तु का सम्बन्ध इस ग्रधिकारी या नायक से होगा वह ग्राधि-कारिक कही जायगी। मुख्य कथा-वस्तु की प्रसंगानुकूल सहायता पहुँचाने वाली कथा प्रासंगिक (गीग्) कही जाती है।

प्राणंगिक कथा-वस्तु के भी दो प्रकार हैं—पताका छाँर प्रकरी। वह कथा-सानुवंध कथा—जो काफी दूर तक चलका रहती है पताका कहलाती है छाँर जो कुछ ही दूर तक चलकर समाप्त हो जाती है प्रकरी कही जाती है। पताका-कथावस्तु के नायक को पताका-नायक कहते हैं। यह नायक का छाभिन्न सखा होता है पर गुण में उससे कुछ कम होता है। स्कन्दगुप्त में मालव की कथा पताका है छाँर पताका-नायक है बंधुवर्मा।

वस्तु क उपर्युक्त भेद नायक या श्राधकारी की हिंह से किए गए हैं। इतिवृत्त की हिंह से कथा के तीन प्रकार होते हैं—प्रख्यात, उत्पाद्य तथा मिश्र। प्रख्यात इतिवृत्त इतिहास-पुराण से प्रहण किया जाता है, उत्पाद्य में वृत्त कथि-कल्पित होता है, मिश्र में प्रख्यात श्लौर उत्पाद्य दोनों का मेल होता है। प्रख्यात इतिवृत्त में ऐतिहासिकता को श्रन्तुएण रखते हुए कवि श्रपनी कल्पना के श्रनुसार उसमें श्लाव-

१. श्ररस्तू का काव्य-शास्त्र—डा० नगेन्द्र, महेन्द्र चतुर्वेदी, पृ० ६६

२. सानुबंध पताकाख्यं प्रकरीच प्रदेशभाक् ।--दशरूपक, १।१३

श्यकतात्रुसार परिवर्तन कर सकता है। नाटक में श्रिपेद्धित प्रभाव ले श्राने के लिए उसे श्रपनी कल्पना का उपयोग करना ही पड़ेगा श्रन्यथा वह स्रजैन क्या करेगा ? सर्जना के मूल में यह कल्पना ही तो है। किव-किल्पत इतिवृत्त का श्राधार या प्रेरण-स्रोत प्रायः वास्तविक होता है—हाँ वह प्रख्यात—ऐतिहासिक-पौराणिक—नहीं होता। मिश्र की पृष्टस्मि प्रख्यात होती है, किन्तु उसका श्रिधकांश किव-किल्पत होता है।

श्ररस्त् ने 'कथानक' को त्रासदी में श्रत्यधिक प्रमुखता दी है। उसने लिखा है—'श्रतः कथानक त्रासदी का प्रमुख श्रंग—वह मानो त्रासदी की श्रात्मा है।' चिरत्र-चित्रण को उसने गीण स्थान दिया है। उसका यहाँ तक कहना है कि बिना चिरत्र-चित्रण के त्रासदी का निर्माण हो सकता है, पर बिना कथानक के नहीं। चिरत्र-चित्रण की श्रपेक्षा कथानक के लंघटन को यह श्रधिक कठिन सममता है। कथानक की महत्ता प्रतिपादित करते हुए उसने यह भी एक तर्क दिया है कि राग-तक्त्र का संनिवेश प्रायः घटनाश्रों में रहता है। पर श्ररस्त् का कथानक संबंधी यह विचारणा बहुत से परवर्ती नाटककारों श्रीर श्रालोचकों को मान्य न हो सकी। उन्होंने स्पष्ट रूप से नाटक में चरित्र-चित्रण को श्रिधक गीरवपूर्ण बतलाया।

श्ररस्तू कथानक के दो भेद मानता है— सरल श्रीर जिटल ।
सरल कथानक का घटना-चक्र सीघा श्रीर इकहरा होता है जब कि
जिटल कथानक स्थिति-विपर्यय, श्राकस्मिक घटना श्रादि के संनिवेश
के कारण दुहरा होता है। उनके 'काव्य-शास्त्र' में श्राधिकारिक
श्रीर प्रासंगिक कथावस्तु का कोई स्पष्ट उल्लेख नहीं है। हाँ, इतिवृत को उन्होंने भी दन्तकथा-मूलक, कल्पना-मूलक श्रीर इतिहास
मूलक माना है। डाँ० नगेन्द्र के मतानुसार 'श्ररस्तू की श्रपेद्या
भारतीय मनीषियों की इतिहास विषयक घारणा श्रिषक व्यापक
श्रीर लचीली थी, इसलिए उन्होंने इतिहास का व्यापक रूप में ही

प्रयोग किया। वास्तव में दोनों के मूल मन्तव्यों में मेद नहीं है— दोनों प्रसिद्ध या ख्यात कथाधार को ही महत्त्व देते हैं; अ्रतः भारतीय काव्य-शास्त्र की शब्दावली में अरस्त् के अनुसार नासदी की कथा का आधार सामान्यतः प्रसिद्ध या ख्यात ही होना चाहिए— 'उत्पाद्य' का वे निषेध नहीं करते, किन्तु अधिक काम्य 'प्रसिद्ध' ही है।

#### कार्यावस्था

नाटक में कार्य (व्यापार-शृङ्खला) की पाँच अवस्थाएँ होती हैं— आरंभ, प्रयत्न, प्राप्त्याशा, नियताप्ति और फलागम। 'आरम्भ' में नाटक फल-प्राप्ति के लिए अत्यंत उत्सुक दिखाई पड़ता है, 'प्रयत्न' में वह उसे पाने के लिए शीवता से उद्योगशील होता है। प्राप्त्याशा में प्राप्ति की आशा कभी रहती है कभी नहीं रहती है; यह ऐसी हन्द्रात्मक स्थिति है जिसमें फल प्राप्ति की आशा के" साथ विष्ठ की आशंका भी बनी रहती है। 'नियाताप्ति' में प्राप्ति का निश्चय हो जाता है। समग्र फल की प्राप्ति 'फलागम' नामक अवस्था में होतीहै।

श्रास्तू ने कार्य-व्यापार को दो भागों में बाँटा है—'प्रत्येक त्रासदी के दो भाग होते हैं—संवृति श्रोर विवृति, या निगति। कार्य-व्यापार के बाहर की घटनाएँ प्रायः उसके श्रपने किसी भाग से संयुक्त होकर संवृति की सृष्टि करती हैं, शेष विवृति होती हैं। संवृति से मेरा ताल्पर्य ऐसे समस्त कथा-भाग से हैं जिसका विस्तार कार्य-व्यापार के श्रारंभ से उस प्रसंग तक होता है जहाँ कथा नाटक के उत्कर्ष या श्रपकर्ष की श्रोर मोड़ लेती है। विवृति का विस्तार इस परिवर्तन के श्रारम्भ से (कथा के) श्रन्त तक होता है। १२ भारतीय

१. डा० नगेन्द्र, महेन्द्र चतुर्वेदी, 'अरस्तू का काव्य-शास्त्र' भूमिका ए० ६६-७०।

२. वहीं, पृ० ४८

कार्यावस्थाओं की प्रथम तीन अवस्थाएँ संवृति के अन्तर्गत आएँगी तो अंतिम दो अवस्थाएँ विवृति के।

इसके आधार पर पाश्चात्य नाट्यशास्त्र में वस्तु की पाँच अवस्थाएँ मानी गईं—१—ग्रारंभ, २—विकास, ३—चरमसीमा, ४—निगति और ५—परिसगांत । भारतान पाँच कार्यावत्थाओं से ये प्रायः अभिन्न हैं। निगति कथानक का वह उतार हैं जहाँ से अरस्तू की विवृति आरंभ हो जातो है। यही भारतीय नियतांत्र भो हैं जहां से कथानक भोड़ लेता हैं।

# अर्थ-प्रकृति

नाटक का उद्देश्य है अर्थ, धम और काम के जिन्नों में कमां एक, कमी हो श्रोर कभी तीनों की प्राप्ति। दूसरे शब्दा में इसे वो कहा जा सकता है कि नअयक इन निवर्गों में से कभी एक की कभी दो को और कभी तीनों की कामना करता है। इस कानना की प्राप्ति के लिए पाँच अर्थ-प्रकृतियाँ मानी गई हैं—— बीज, पिन्दु, पताका, प्रकरी और कार्च। वह अपनी कार्य-सिद्धि के लिए वाज बोता है। श्रातः बीज कथा के श्रारम्भ में त्वल्य मात्रा में निर्देशित वह तत्व है जो अंत ने फल का कारण होता है। विंदु में नायक अपने 'बीज' का अमिसिचन करता है। शास्त्रीय अर्थ में जो बात निमित्त होकर अवान्तर कथा को प्रवान कथा से अवि- चिक्रन रखते हुए उसकी आगे बढ़ार्ता है विंदु कही जाती है। पताका और प्रकरी का उल्लेख किया जा जुका है। कार्य नाटक का बह साध्य है जिसके लिए सारे प्रयन्न किए जाते हैं।

यहाँ अर्थप्रकृति के सम्बन्ध में कई प्रश्न खड़े हो जाने हैं। अर्थ-प्रकृति में अर्थ शब्द किस अर्थ का द्योतक है! अर्थप्रकृति तथा कार्यावस्त्रकों का स्पष्ट पार्थक्य क्या है! धनिक ने 'अर्थ प्रकृति' की व्याख्या करते हुए लिखा कि ये स्पक्त के नायक की प्रयोजन- सिद्धि के स्पष्ट हेतु हैं। पर कार्य जो स्वयं प्रयोजन है उसका हेतु क्या है? वह स्वयं तो उसका हेतु हो नहीं सकता। रामचन्द्र-गुणचन्द्र ने प्रधान उपाय के सहकारी—सैन्य, कोशा, दुर्ग, सामादि उपाय, द्रव्य, गुण, किया, प्रभृति को कार्य कहा है। श्रीभनवगुप्त का भी यही मत है। रिकार्य का यह अर्थ लेने पर इसकी संगति बैठ जाती है।

श्रव श्रथं प्रकृति श्रोर कार्यवस्था की विभाजक रेखा भी दूढ़नी चाहिए। किसी श्राचार्य ने श्रथं को रूपक के बाच्य के रूप में गृहीत किया था श्रोर इसके श्राधार पर रूपक के इतिवृत्त को पाँच खंडों में विभाजित किया था। पर श्रमिनव गुप्त ने यह कहते हुए श्रापत्त उठाई कि फिर पंच-संधियों का क्या प्रयोजन रह जायगा १ पंच-संधियाँ भी तो इतिवृत्त के स्पष्ट श्रावयिक खंड हैं। सिंधियाँ भी पाँच होती हैं—मुखसंधि, प्रतिमुखसंधि गर्भसंधि, विमर्शसंधि श्रोर निर्वहण्यसंधि। पहले में श्रारंभ श्रवस्था श्रोर बीज श्रथं-प्रकृति का, दूसरे में प्रयत्न श्रवस्था श्रोर विंदु श्रथं प्रकृति का, तीसरे में प्राप्त्याशा श्रवस्था श्रोर पत्रका श्रार विंदु श्रथं प्रकृति का, तीसरे में प्राप्त्याशा श्रवस्था श्रोर पत्रका श्रार पंचवे में फलागम श्रवस्था तथा कार्य श्रयं-प्रकृति का संयोग होता है। ऐसी स्थिति में श्रर्थपक्ति को क्या माना जाय १ सच प्छिए तो नाट्य ग्रंथों के विविध मत हमें इस संबंध में किसी निकर्ष पर नहीं पहुँचा पाते।

पर अर्थ-प्रकृतियों में पताका और प्रकरी का संनिवेश हमें इसके संबंध में स्वतंत्र रूप से विचार करने का निर्देश करता है। ये दोनों प्रासंगिक कथाएँ हैं जो मुख्य कथा को गति देती हैं। बीज, विंदु और कार्य आधिकारिक कथा की विकासात्मक अवस्थाएँ

१--नाट्य दर्पण, पृष्ठ ४७

२--- श्रमिनव भारती, तृ० भाग पृ० १६

हैं। इन विकासात्मक अवस्थाओं के समानान्तर अरस्त् का पूर्याता-सिद्धान्त रखा जा सकता है।

अरस्तू मे कथा-वस्तु के मूल गुणों में पूर्णता कथानक का द्सरा मुख्य गुण माना है। 'त्रसादी ऐसे कार्य की अनुकृति है जो समग्र एवं संपूर्ण हो और जिसमें एक निश्चित विस्तार हो, क्योंकि ऐसी पूर्णता भी हो सकती है जिसमें निस्तार का अभाव हो। पूर्ण वह है जिनमें श्रादि, मध्य और श्रवसान हो। श्रादि व है जो किसी हेत का परिगाम नहीं होता: पर जिसके पश्चात स्वभावत: कुछ विद्यमान वा घटित होता है । इसके विपरीत ग्राइसान उसे कहते हैं, जो स्वयं तो अनिवार्यतः या नियमतः किसी श्रन्य घटना का सहज अनुवर्ती होता है, पर जिसका इप्तुवर्ती कुछ नहीं होता। मध्य यह है को स्पर्य किरी घीना (या घटनायली) का अनुगमन करता है और अन्य घटना (या घटनावली) उसका अनुगमन करती है। " अरस्त के आदि, मध्य और अवसान से बीस, विन्दु और कार्य से आइचर्य जनक समता है ! अत: इम इस निष्कर्ष पर पहुँचते हैं कि अर्थ-प्रकृति उस वस्तु-योजना का ग्रंग है जिसके ग्रावार पर नाटक अपने प्रयोजन की सिद्धि करता है । इसरे शब्दों में कहा जा सकता है कि यह नाथक के बूत्त से संबद्ध है ऋथवा नाटक का वहिरंग है। कार्यावस्थाएँ नावक की मानसिक विकास की विभिन्न अवस्थात्रो की सूचक हैं । उसे नाटक का श्रंतरंग भी कहा जा सकता है। ये संधियाँ वे बंद है जहाँ ते नाटक मोड़ लिया करता है।

यहाँ पर यह प्रश्न पूछा जा सकता है कि इन नियमों का अनुवर्तन करने वाले कितने नाटक लिखे गए। इसका उत्तर प्रसाद के नाटकों की वस्तु-योजना में विस्तार पूर्वक दिया जा चुका है। यहाँ पर उसका उल्लेख चर्कित चर्कण ते श्राधिक नहीं होगा।

१. डाँ० नगेन्द्र, महेन्द्र चतुर्वेदी, श्रास्त् काकाव्यशास्त्र, पृ० २३

# अभिनय और संवाद की दृष्टि से

श्रमिनय की दृष्टि से कथावतु दो प्रकार की दोती हैं — दृश्य श्रौर सूच्य । दृश्यकथा रंगमंच पर श्रमिनीत होती हैं । सूच्यकथा की सूचना मात्र दी जाती हैं । सूच्यकथा श्रों को श्रथोंपचेपक श्रथांत् श्रथ को श्राचिस करने वाला कहते हैं । ये पाँच होते हें — विष्कंभक, प्रवेशक, चृिलका, श्रंकास्य तथा श्रंकावतार । विष्कंभक श्रोर प्रवेशक दोनों में भूत वा मविष्य की कथाएँ सूचित की जाती हैं । पहले में सूचना देने वाले पात्र मध्यम श्रेणी के होते हैं श्रीर दूसरे में नम्न श्रेणी के । प्रवेशक का प्रयोग प्रथम श्रंक के प्रारम्भ में नहीं हो सकता पर विष्कंभक के लिए यह निषेध नहीं हैं । नेपथ्य से दी गई सूचना को चृिलका कहते हैं । श्रंक के श्रंत में श्रगले श्रंक में घटित होने वाली घटना की सूचना श्रंकास्य है । पिछले श्रंक के श्रंत में दिखाई देने वाले पात्र जब श्रागे के श्रंक में श्राभनय करते हैं तो इसे श्रंकावतार कहा जाता है ।

संवाद की दृष्टि से वस्तु तीन तरह की होती हैं—सर्वश्राद्य (सबके सुनने थोग्य) नियत श्राद्य (नियत लोगों के मुनने के लिए) अश्राद्य (स्वगत)

### अन्वित-त्रयी

पारचात्य नाट्य शास्त्र में काल, स्थान और किया की ग्रान्वि-तियों को बहुत ग्राधिक महत्व दिया गया है। महाकाव्य की चर्चा करते समय श्ररस्तू ने लिखा है कि ''जासदी को यथा संभव सूर्य की एक परिक्रमा (एक दिन) या इससे कुछ ग्राधिक समय तक सीमित

१ विस्तार के तिए देखिए प्रसाद : नाटक की नई दिशा का स्वगत अकरण।

रखने का प्रयत्न किया जाता है, परन्तु महाकान्य के कार्य-न्यापार में काल की सीमा का कोई बंधन नहीं है। यद्यपि पहले त्रासदी में भी (काल-विषयेक) वैसी ही स्वतंत्रता थी जैसी महाकान्य में। अड़ विचारकों का मत है कि अरस्त् ने यूनानी नाटक की एक प्रथा का उल्लेख मात्र किया है। अरस्त् ने अपनी ओर से कोई नियम-निर्धारित नहीं किया है। पर बाद में फांसीसी नव क्रासिक लोगों ने इन्हें नाटक का अनिवार्य तत्व मान लिया। समय की अन्वित का तात्पर्य यह है कि नाटक में १४ घंटे की अवधि तक का ही हश्य उपस्थित किया जाय। स्थान की अन्वित का मतलब यह है कि नाटक में ऐसे स्थानों पर किया-न्यापार न होने चाहिए जहाँ अपेज्ञित समय में पात्र गमना-गमन न कर सकें। यदि नाटक के एक घटना दिल्ली में घटित हो रही है और दूसरी लंदन में तो यह नाटकीय मंच की सीमाओं को देखते हुए सामाजिकहें को विश्वसनीय नहीं हो सकती। क्रियान्वित का अभिप्राय यह है कि मुख्य किया-न्यापार से असंबद्ध कोई क्रिया-न्यापार नाटक में समाविष्ट नहीं हो सकता है।

श्रमिनवगुत ने भी कुछ इसी तरह की व्यवस्था देते हुए बत-लाया है कि नाटक के एक श्रंक में 'एक दिवस प्रवृत्त' के कार्य दिखाए जाँग। एक दिवस के बाद की क्रियाओं को श्रार्थोपचेपकों द्वारा सूचित करा देना चाहिए। भरत ने श्रर्थोपचेपकों पर भी समय का प्रतिबंध लगा दिया है। उनके मतानुसार श्रथोंपचेपकों द्वारा भी एक वर्ष तक ही कथा सूचित की जा सकती है।

पर ये नियम पूर्व पश्चिम में कहीं पर दूर तक मान्य न हुए। भारत में इस तत्व पर कभी भी जोर नहीं दिया गया। पश्चिम की अन्विति त्रयी के संबंध में डाँ० जान्सन ने 'ऐसे ऑफ ट्रैं मैटिक पोइ-जी के लगभग १०० वर्ष बाद लिखा है कि संभवत: नाटक को अधिक

१. डॉ॰ नगेन्द्र, महेन्द्र चतुर्चेदी, ग्ररस्तू का काव्य शास्त्र, ए० १८

विश्यसनीय बनाने के लिए इन अन्यितियों को मान्यता दी गई। आले चकों की दृष्टि में समय, स्थान श्रोर कियाश्रों की ऐसी नियो-जना करनी चाहिए कि वे दर्शकों को श्रसं माबित न प्रतीत हों। दर्शक नाट्यशाला में बैठे रहते हैं श्रीर उनकी श्राँखों के समने राजदृत दूर-दूर की यात्राएँ करके लोट श्राते हैं, निर्वासित भटकते हैं श्रीर देखते-देखते निर्वासन को श्रविध समाप्त कर वापस चले श्राते हैं। युद्ध की तैयारियाँ होती हैं, युद्ध भी होता है श्रीर किर संधि का दश्य प्रस्तुत दिखाई पड़ता है। इन प्रत्यच्च श्रसंगतियों के कारण नाटक की प्रभावान्वित विखर जाती है। इसी प्रकार यदि एक घटना 'रोम में घटती हैं दूसरी मिश्र में तो यह भी दर्शकों की कल्पना में नहीं समाहित हो सकगी।

जानसन ने आगे बतलाया है कि सच तो यह है कि दर्श क यह जानता है कि वह नाटक देखने आया है र रङ्गमञ्च रंगमंच है, आमिनेता केवल अभिनेता हैं। यह जब जानता है कि यहाँ (रङ्गमञ्च पर) न रोम है न मिश्र; तो फिर स्थान की आन्यित की आवश्यकता ?

सच तो यह है कि इन ब्रान्यितयों पर इतना जोर देकर पाश्चात्य नाट्य शास्त्रियों ने दर्शकों को जैसे कोरा मूर्ख समफ लिया था। जानसन ने इनके संबंध में जो निष्कर्ष निकाले हैं वे अत्यंत महस्य पूर्ण हैं। ब्राज कल तो एकांकी नाटकों तक, में इन अन्वितियों की व्यर्थता सिद्ध होती जा रही है; फ्लैश-बैक की नई टेकनीक ने उन्हें भी पंगु कर दिया है। वास्तविकता का भ्रम उपस्थित करने में यदि ब्रीर कोई विशेष अवरोध नहीं पड़ता तो अन्वितियों की उपादेगता का प्रश्न भी बेकार हो जाता है।

### नेता-चरित्र-चित्रण

इसको दृष्टि में रहते हुए संस्कृत के आचार्यों ने स्वभाव मेद से चार प्रकार के नायक माने हैं—धीरललित, धीरप्रशांत धीरोदाच और धीरोद्धत । धीरललित ललित कलाओं का प्रेमी रिकक व्यक्ति होता है। जीरप्रशांत शांत प्रकृति का, धीरोदात्त उच्च कुल का गंभीर, वीर श्रीर उदार होता है। धीरोद्धत श्रहंवारो, दंभी, ईंग्यांलु श्रीर उद्धत होता है। नायिकाएँ तीन प्रकार की मानी गई हैं — स्वकीया, परकीया श्रीर गणिका।

वर्गीकृत चरित्र-विधान के कारण कीथ ने रपष्ट ही कहा है कि चरित्र-चित्रण के लिए भारतीय नाटकों में यथेष्ट अवकाश नहीं है। नायक का उच्चवर्गीय तथा राज परिवार का या राजा होने के कारण नाटकों में सामान्य जीवन का चित्रण संभव न था। रस हिष्ट के कारण ही भारतीय आचार्यों को यह सीमा स्वीकार करनी पड़ी क्योंकि विशेष प्रकार के पात्र ही विशेष प्रकार की रस-निष्पति में सहायक हो सकते हैं।

नैतिकता से बँधे रहने के कारण श्ररस्तू का नायक भी विख्यात, समृद श्रोर गुण सपक्रहोता है। उसके श्रनुसार नासदी में मानव का भन्यतर । चत्रण होता है। इस सम्बन्ध में अरस्तू का कथन है-'एक ता इसस यह स्पष्ट है कि भाग्य परिवर्तन के ब्रंकन में किसी स्थात्र का सम्पात मंपतन न दिखाया जाए-इससे न तो करुणा की उद्बुद्धि हागो, न त्रास को, इससे तो हमें श्राघात ही पहुँचेगा । साथ हो उसम । कसी दृष्ट पात्र के विपत्ति से संपत्ति में उत्कर्ष का चित्रण नहीं रहना चाहिए क्योंकि त्रासदी की ब्रात्मा के इससे प्रतिकृत ग्रीर कोई स्थिति नहीं हो सकतो। इसमें त्रासदी का एक गुरा भी विद्यमान नहीं है। इससे न तां नैतिक भावना का परितोष होता है, न कर्या। आर त्रास को उद्बुद्धि ही। किसी खल पात्र का पतन दिखाना भी संगत नहीं है-इस प्रकार के कथानक से नैतिक भावना का पारतीष तो अवश्य होगा परन्तु करुणा या त्रास का उदबीध नहीं हो सकेगा क्योंकि करुणा तो किसी 'निर्दोप व्यक्ति की विपत्ति से ही जागरित होती है और त्रास समान पात्र की विपत्ति से ।...अब इन दो सीमान्तों के बीच का चरित्र रह जाता है—ऐसा व्यक्ति जो अर्थत सच्चरित और न्याय परायण तो नहीं है, फिर भी जो स्नपने दुर्गण या पाप के कारण नहीं, वरन् त्रापनी कमजोरी या भूल के कारण दुर्माग्य का शिकार हो जाता है। यह व्यक्ति अर्थत विख्यात एवं समृद्ध होना चाहिए।

इससे स्पष्ट है कि अरस्त् का आदर्श नायक एक विशेष प्रकार का होना चाहिए—वह सामान्यतः सच्चरित्र हो लेकिन अपने स्वभाव दोष के कारण दुर्भाग्य का शिकार हो। केवल ऐसा स्थिति में हो नैतिकता और त्रास-करुणा का बंधन अस्खिलित बना रह सकता है। इस तरह कहना न होगा कि अरस्त् के नायक की मां कुछ ऐसी ही। सीमाएँ हैं जो भारतीय नाटक के नायकों की हैं।

श्राधुनिक युग में चिरत्र-चित्रण का विधान श्रामूल चूल बदल गया। श्रव नायक प्रत्येक स्थित में श्रीमजात वर्ग का नीहां होता, वह इमारे समाज का जाना-पहचाना प्राणी होता है। वह श्रपने सामाजिक जीवन में श्रनेक परिस्थितियों से संघर्ष करता हुश्रा श्रथवा उनके श्रनुसार श्रपने को ढालता हुश्रा दिखाई पड़ता है। इब्सन के नाटकों ने चरित्र को यथार्थवादी दिशा दी। मनोविज्ञान के श्रावि-र्माव के कारण मनुष्य के श्रवचेतन मन के स्तर पर स्तर उद्यादित किए जाने लगे। किर भी श्राज वर्गीय पात्रों की कभी नहीं है। हाँ, श्राज वर्ग का रूप बदल गया है। किसान, मजदूर, नेता, क्रक, प्रोफेसर, डाक्टर किसी न किसी वर्ग रा ही संबद हैं। श्राज उच्च या श्रमिजात वर्ग के श्रविरिक्त मध्यवर्ग श्रीर निग्नवर्ग के पात्र भी नायक होते हैं। यथार्थवाद—मुख्यतः समाजवादी यथार्थवाद—वर्गीय प्रवृत्ति का द्योतक है। व्यक्तिवाद के विकास के साथ-साथ चित्रों की वैयक्तिक विशेषताश्रों की छानबीन भी श्राज के चरित्र- चित्रण की एक प्रमुख प्रवृत्ति है।

१. डॉ॰ नगेन्द्र, महेन्द्र चतुर्वेदी : अरस्तु का काष्य ग्रास्त, पृ० ३३

## रस-तत्त्व और विरेचन का सिद्धानत

भारतीय नाट्यशास्त्र के भेदकों में रस भी एक है, पर इसका स्थान इतनी प्रमुख है कि इसे काव्य की श्रात्मा कहा गया। सामा-जिकों को रस से उद्रिक्त करना नाटकों का प्रमुख लक्ष्य रहा है। विभिन्न मतवादियों ने रस को ग्रापने घेरे में बाँधने की चेण्टा की है पर यह है विश्रद्ध साहित्यिक दृष्टिकोगा । भारतीय नाटकों मं वस्त और नेता साधन हैं किन्तु रस साध्य है । इस संबंध में अपना मत व्यक्त करते हुए अपाचार्य नन्ददुलारे वाजपेशी ने कहा है कि 'भारतीय नाटक रस या भावानुभूति को मुख्य तत्व यानता है, चिरित्र-निर्देश उसके लिए अपेक्षाकृत गौगा वस्त है और वस्त-विकास और भी ऊपरी तथ्य है। ठीक इसके विपरीत पश्चिमी नाटक वस्त या कथानक को नाटक का सर्वप्रमुख तत्व मानता है श्रीर चरित्र-चित्रण को दसरा स्थान देता है (यद्यपि इन दोनों की प्रमुखता के प्रश्न को लेकर भी वहाँ पर्याप्त मतभेद है)। रसात्मक ग्रास्वाद या सीन्दर्यबोध को पश्चिमी नाटक बहुत दिनों तक स्वतंत्र तत्व मानते ही न थे। इसका कारण यह है कि काव्य की रसात्मक या सौन्दर्भ विधायिनी सत्ता की स्वतंत्र प्रतीति पश्चिम में बहुत बाद को हुई श्रीर काव्या-नुभृति एक विशिष्ट श्राध्यात्मिक तथ्य है, यह निर्णय तो श्रीर भी नया है। ... भारत में इस सिद्धान्त की स्थापना द्वारा काव्य के आनन्दात्मक (सौन्दर्य मूलक) स्वरूप की अभिज्ञता बहुत पहले हो चुकी थी। इस-लिए भारतीय नाटककार रस को नाटक की आत्मा मानकर अन्य तथ्यों को उसका अनुवर्ती साधक या सहायक मानते रहे हैं।

अरस्त् का विरेचन-सिद्धान्त भी आस्वाद्य की समस्या से ही संबद्ध है। विरेचन की प्रक्रिया द्वारा अतिरिक्त उद्देगों का जो शमन होता है और भावों का जो संस्कार होता है वह दर्शकों को ऐसी सुखात्मक

१. नंददुलारे वाजपेयी : त्राधुनिक साहित्य, ए० २२८-२२६।

हिश्ति में ला खड़ा करता है जिससे वे उनके मनोमुकुर विश्विभूत हो जाते हैं ग्रांर वे सुखात्मक श्रुनुभूति उपलब्ध करने में समर्थ होते हैं। यह स्थित भारतीय श्राचायों द्वारा प्रतिपादित रसानुभूति से बहुत भिन्न नहीं है। त्रासदी का मुख्य धेय मो यही है। फिर भी भारतीय रस सिद्धान्त ग्रोर पाश्चात्य विरेचन-सिद्धान्त में ग्रंतर है। विरेचन का सिद्धान्त ग्राप में एक ग्रभावात्मक स्थिति है। ग्रथात् ग्रपने श्राप में इसमें ग्रानदोहेक की च्रमता नहीं है। इससे दुःख के श्रभाव की स्थिति उत्पन्न होती है। '''श्रतः दुःख के श्रभाव का ग्रथं हुश्रा ग्रात्मा की चृद्धि श्रथवा चेतना के ग्रपकर्ष का निराकरण। यह स्थिति भी निश्चय ही ग्रनुकृत्व हैं; परन्तु श्रात्मा की चृद्धि श्रथवा चेतना के उत्कर्ष के समकच्च तो वह नहीं हो सकती। श्रप्रत् प्रतिपदित विरेचन-जन्य प्रभाव भट्टनायक-ग्रामनव के रस में यही ग्रंतर है ग्रीर यह ग्रन्तर साधारण नहीं है—'क्षितिपूर्ति' ग्रीर 'लाभ' का ग्रंतर है।'

पर क्या श्राज की बदली हुई परिस्थितियों में पुराने खिद्धान्तों को ज्यों का त्यों माना जा सकता है ! क्या ग्राज भी नाटक का चरम साध्य रस ही है ! श्राज भी कथानक, चरित्र-चित्रण श्रादि केवल रसानुभूति के उपकरण मात्र हैं ! स्पष्ट ही इनके उत्तर नकारात्मक हैं । श्राज के बदले हुए जमाने में हमारे हृदय श्रीर बुद्धि में गृहुत कुछ परिवर्तन हो गया है, हमारे नैतिक मूल्य तेजी से बदल रहे हैं । जीवन के पुराने मूल्य बहुत कुछ धुंधले पड़ गए हैं । नए विज्ञान श्रीर मनोविज्ञान के प्रकाश में श्राज के मानव को गहराई में पैठने की सुगमता प्राप्त हो गई है ।

इन परिवर्तनों के फलस्वरूप नाटक में ही नहीं साहित्य के अन्य रचना प्रकारों में—उनकी विषयवस्तु, चरित्र-चित्रण, रूप-शिल्प,

१. डॉ॰ नगेन्द्र, श्ररस्तू का काव्य-शास्त्र, भूमिका पृ० १०४०५ ।

धौन्दर्य-बोध में नए-नए रंग-ढंग दिखाई दे रहे हैं। प्रकृतिवाद, यथार्थ वाद, समाज्वादी यथार्थवाद, मनोवैज्ञानिक यथार्थवाद श्रादि से नई-नई रचनाश्रों का शृङ्कार किया जाने लगा। इब्सन श्रीर शा ने समस्या नाटकों श्रीर वैचारिक नाटकों को जन्म देकर लोगों को श्राश्चर्य-चिकत कर दिया। पर श्राज शा के जन्मस्थान में ही उसके नाटकों का श्रवमूल्यन श्रारंभ हो गया है। श्रव नाटक में संगीत-विधान की उपयोगिता की चर्चा की जाने लगी है, स्वगत को भी श्रपनाया जा रहा है, उसके काव्यात्मक पद्म पर बल दिया जा रहा है। दूसरे शब्दों में यह कहा जा सकता है कि एक प्रकार से श्रपेचाञ्चत स्थिर मानवीय तत्वों को श्रोर बढ़ने का उपक्रम किया जा रहा है। यह ठीक है कि श्रांक के संवेगों में पहले से श्रन्तर श्रा गया है, हर्स लए नाटक की रचना-पद्मति तथा उसमें श्रिमव्यक्त भावानुमूति को नए ढंग से सिज्जत करना पड़ेगा—पर इसके द्वारा भी रसानुम्ति ही जागरित की जाएगी। पूर्व-पश्चिम के बलासिकल नाटकों की श्रेष्टता का यह मूल रहस्य है।